


لات برگزیده  مجموعه‌مقا
جشنواره علامه حلی)ره(

شماره دوم: مقـــالات سطـــح سه و چهار
دوره دوازدهم و سیزدهم جشنواره )4(

: معاونت پژوهش حوزه‌های علمیه صاحب امتیاز
مدیر مسئول: ابوالقاسم مقیمی حاجی

: محمدصالح مازنی سردبیر
مدیر اجرایی: مهدی مظاهری

صفحه‌آرائی و طراحی جلد: داود دادور
اعضای هیأت تحریریه )به ترتیب حروف الفبا(:

حجت‌الاسلام والمسلمین سید سجاد ایزدهی
حجت‌الاسلام والمسلمین حسین حجامی

حجت‌الاسلام والمسلمین احمد دیانی
حجت‌الاسلام والمسلمین محمدصالح مازنی

سرکار خانم فاطمه‌کبری متولیان
حجت‌الاسلام والمسلمین ابوالقاسم مقیمی حاجی

حجت‌الاسلام والمسلمین محسن مهاجرنیا
حجت‌الاسلام والمسلمین سید حسین میرمعزی

تمام حقوق محفوظ است.

پاییز 1403



الا�ت هرس�ت م�ق الا�ت�ف هرس�ت م�ق �ف
5............................................................................................................ درآمد 

9............................................... اصول تعلیم حکیم‌پرور بر اساس نصوص اسلامی 

39................................... کرونا ن‌رفت از بحران  قانون طلایی اخلاق و نقش آن در برو

73.......................................................... خودگرایی و نقش آن در اقتصاد اسلامی

109. .......................... یۀ جفری لیچ هنجارگریزی در سورۀ مبارکۀ جمعه بر اساس نظر





5

ـم
ـــــــ

ـــــــ
دهـ

ــــز
ــــی

ســ
م و 

ـــــــ
هــــ

زد
دوا

ره 
دو

و - 
و د

ک 
ح ی

سط
ره(

ی)
حــل

مه 
علا

ره 
ـوا

شنــ
 ج

ده
گزی

ت بر
الا

مق
عه‌

مو
مج

هوالعلیم

درآمددرآمد
و  دینی  آموزه‌های  استنباط  و  پژوهش  علمیه،  حوزه‌های  یت‌های  مأمور از  یکی 

مهم  این  انجام  برای  است.  اسلام  جهان  و  اسلامی   نظام  و  جامعه  مسائل  به  پاسخ 

ی  برگزار و  سالم  رقابت  حس  ایجاد  گرفت.  بهره  می‌توان   مختلفی  ظرفیت‌های  از 

علامه  جشنواره  است.  ظرفیت‌ها،  این  جمله‌ی  از  پژوهشی  فراخوان‌های  و  مسابقات 

ی، و اولین آیین پایانی آن در سال 1387 با تعداد  که در سال 1386 راه‌انداز حلی)ره( 

2249 اثر برگزار شد، فرصتی ایجاد کرد تا از طریق رقابت آثار علمی و تشویق و حمایت 

بهره  راستا  این  از ظرفیت علمی طلاب حوزههای علمیه در  یده  برگز آثار  از صاحبان 

ید.  جو

و  »تقویت نشاط علمی  این جشنواره بدین شرح تدوین‌شده است:  مهم‌ترین اهداف 

گسترش روحیه پژوهش در بین طلاب«، »زمینه‌سازی شناسایی نخبگان و استعدادهای 

آثار علمی«،  و نگارش  پژوهش  فرهنگ  آنان«، »تقویت  از  و حمایت  برتر طلاب  علمی 

»افزایش سطح مشارکت و رقابت طلاب در عرصه‌های علمی_ پژوهشی«، »زمینه‌سازی 

استعدادهای طلاب به گرایش‌های تخصصی علوم حوزه‌ای« و »جهت‌دهی فعالیت‌های 

پژوهشی طلاب به سمت نیازهای پژوهشی حوزه و نظام اسلامی«.

علوم  و  اسلامی  علوم  با  ارتباط  در  ارسالی  آثار  موضوع  یادشده،  اهداف  به  توجه  با 



6

ره(
ی)

حــل
مه 

علا
ره 

ـوا
شنــ

 ج
ده

گزی
ت بر

الا
مق

عه‌
مو

مج
ـم

ـــــــ
ـــــــ

دهـ
ــــز

ــــی
ســ

م و 
ـــــــ

هــــ
زد

دوا
ره 

دو
و - 

و د
ک 

ح ی
سط

که به جشنواره ارسال می‌شود، به‌رغم  انسانی مرتبط با حوزه دین است. بنابراین اثری 

رقابت حذف  از چرخه  نباشد  انسانی  و  اما چنانکه در قلمرو علوم اسلامی  علمیّت، 

شد. خواهد 

دسته،  این  از  می‌باشند.  مقاله  قالب  در  یده.  برگز آثار  از  تعدادی  جشنواره  دوره  هر 

انتشار  فکر  رو  این  از  نیافته‌اند،  انتشار  فرصت  نیز  تعدادی  و  شده  منتشر  برخی 

ی جشنواره  مطرح شد،  یده‌ی جشنواره، در جلسات شورای سیاستگذار برگز مقالات 

شورای  تأیید  مورد  و  سرگذاشته  پشت  را  یابی  ارز مرحله‌ی  سه  آثار  این  آنکه  ویژه  به 

بود. شده  واقع  نیز  جشنواره  علمی 

آثار  از  دسته  این  انتشار  ی،  سیاستگذار شورای  نگاه  به  عنایت  با  حشنواره  دبیرخانه 

مقالات  مجموعه  اول  مجلد‌  اساس   براین  داد.  قرار  خویش  کار  دستور  در  را  یده  برگز

ی جشنواره و مجلد دوم آن برای مقالات سطح سه و چهار  آثار سطح یک و دو برای 

پایانی  مراسم  با  همزمان  شدند،  یده  برگز سیزدهم  و  دوازدهم  دوره‌های  که  جشنواره 

، در اختیار  یور طبع آراسته شد، تا ضمن قدردانی از صاحبان آثار جشنواره پانزدهم به ز

گیرد. قرار  علاقمندان  عموم  و  جوان  طلاب  اساتید،  صاحب‌نظران، 

شورای  و  ی  سیاست‌گذار شورای  محترم  اعضای  یکایک  از  سپاس  ضمن  خاتمه  در 

دوازدهم  دوره‌های  یدگان  برگز و  یابان  ارز علمی،  گروه‌های  اعضای  و  مدیران  علمی، 

که  می‌شود  اذعان  نکته  بدین  می‌شود،  منتشر  شماره  این  در  آثارشان  که  سیزدهم  و 

از دیدگا‌ها و پیشنهادهای  کاستی و نقص مبرا نیست. به همین دلیل،  از  اثر حاضر 

می‌شود،  استقبال  جشنواره،  بعدی  دوره‌های  آثار  انتشار  برای  فرهیختگان  سازنده‌ی 

خواهانیم. متعال  خداوند  از  را  همگان  توفیقات 

دبیر جشنواره علامه حلی)ره(



مجموعه‌مقالات برگزیده
 جشنواره علامه حلی)ره(

سطح سه و چهار
دوره دوازدهم و سیزدهم





چکیدهچکیده

انقلاب  گام دوم  از مرزهای دانش در  امام خامنه‌ای)دام‌ظله(، عبور  بر اساس منویات 

تهذیب  همراه  به  علمی،  ی  مدل‌ساز و  »اجتهاد  گفتمان  کمیت  حا نیازمند  اسلامی، 

، نیازمند استخراج »اصول« و  امر که تحقق این  کشور است  اخلاقی« در فضای علمی 

»روش‌ها«ی تربیت علمی متناسب با آن، از »منابع« کشف نظام تربیتی اسلام می‌باشد و 

«، بر اساس »منابع نقلی اسلام«،  ، استخراج »اصول تعلیم حکیم‌پرور هدف مقالۀ حاضر

به‌عنوان راهبرد این گفتمان است. روش پژوهش، توصیفی-تحلیلی و با استفاده از منابع 

با  و متناسب  گردیده  تبیین  ویژگی‌های دانش‌پژوه حکیم  بنابراین،  کتابخانه‌ای است. 

، در آیات و روایاتِ مرتبط با حوزۀ علم و حکمت، استقراء  آن، اصول تعلیم حکیم‌پرور

مجاهدت  بر  علاوه  حکیم،  دانش‌پژوه  می‌دهند،  نشان  تحقیق  یافته‌های  است.  شده 

علمی و خلاقیت فکری، در اعتقاد و عمل، موحد و مهذب است و اصول تربیت علمی 

به  دادن  توجه  اصل  ی،  محور توحید  با  تعلیم  همراۀ  اصل  از  عبارت‌اند  فردی،  چنین 

کات انسان، اصل نقادی روش‌های دستیابی به گزاره‌های علمی و اصل  محدودیت ادرا

تقویت روحیۀ جِهادی و شجاعت علمی. در نتیجه، رعایت اصول تعلیم حکیم‌پرور که 

ور بر اساس  اصول تعلیم حکیم‌پر
نصوص اسلامی

سعید حسنی
سطح 4 فقه و اصول، استادیار گروه آموزش الهیات، دانشگاه فرهنگیان، تهران، ایران

صفحات 9 تا 38 



10

ره(
ی)

حــل
مه 

علا
ره 

ـوا
شنــ

 ج
ده

گزی
ت بر

الا
مق

عه‌
مو

مج
ـم

ـــــــ
ـــــــ

دهـ
ــــز

ــــی
ســ

م و 
ـــــــ

هــــ
زد

دوا
ره 

دو
و - 

و د
ک 

ح ی
سط

از متون اسلامی استنباط شده‌اند، موجب می‌شود تا مجاهدت‌های علمی، خلاقانه، با 

کثری به حقیقت دانش و با تکیه بر مکتب توحیدی اسلام باشد.  دستیابی حدا

، گام دوم انقلاب اسلامی. واژگان کلیدی: اصول تعلیم، تربیت علمی، حکیم‌پرور

مقدمهمقدمه

بیان مسئله و اهمیت تحقیقبیان مسئله و اهمیت تحقیق
امام خامنه‌ای)دام ظله(، در حالی‌که شکل‌گیری  مقام معظم رهبری، حضرت آیت‌الله 

تمدن نوین اسلامی را در گرو تحقق سبک زندگی اسلامی به‌عنوان بخش حقیقی، اصلی 

و متنی تمدن می‌داند، معتقد است در تحقق تمدن نوین اسلامی، پیشرفت همه‌جانبۀ 

یعنی علم  آن،  و محصول  و پیشرفت در عرصۀ فکر  نظر است  مورد  ی،  اخرو و  دنیوی 

تمدن  پایه  علم،  بلکه  و  است  تمدن  ی  ابزار بخش  از  مهمی  جزء  علمی،  ی  نوآور و 

می‌باشد)خامنه‌ای، 1398»ب«: 24-27 و 181(. ایشان همواره معتقد بوده‌اند، پیشرفت 

، جز با پیشرفت علم فراهم نخواهد شد که یکی از پایه‌ای‌ترین گفتمان‌های  واقعی کشور

»الف«:   1398 )خامنه‌ای،  باشد  ی  فناور و  علم  پیشرفت  گفتمان  باید  ما  کشور  کنونی 

گام دوم انقلاب اسلامی، پس از توصیۀ مهم خود در مورد امید  647(. ایشان در بیانیۀ 

کرده است. ایشان دانش  صادق، دومین توصیه خود را در موضوع علم و پژوهش بیان 

و  استعداد علم  و معتقد است  کشور می‌داند  و قدرت یک  را آشکارترین وسیلۀ عزت 

تحقیق در ملت ما، از متوسط جهان بالاتر است و در حالی‌که در طول دو دهۀ اخیر که 

ی، به رتبۀ  رستاخیز علمی در کشور آغاز شده، ایران از لحاظ دستاوردهای دانش و فناور

شانزدهم جهان رسیده است)همان: 554(. 

این  عوامل  ی  کاو وا فداه(،  )ارواحنا  عصر  امام  نائب  به‌عنوان  ایشان  مطالبات  از  یکی 

جدی  مطالبه   ، دیگر سوی  از   .)648 است)همان:  آن‌ها  ی  نگهدار و  جهشی  پیشرفت 



11

ـم
ـــــــ

ـــــــ
دهـ

ــــز
ــــی

ســ
م و 

ـــــــ
هــــ

زد
دوا

ره 
دو

و - 
و د

ک 
ح ی

سط
ره(

ی)
حــل

مه 
علا

ره 
ـوا

شنــ
 ج

ده
گزی

ت بر
الا

مق
عه‌

مو
مج

دانشگاه  و  حوزه  نخبگان  متوجه  پیشرفت‌ها،  آسیب‌شناسی  گفتمان  مورد  در  ایشان، 

می‌کنند)خامنه‌ای،  آموزشی  برنامه‌ریزی  دانشگاه‌ها  و  مدارس  برای  که  است  کسانی  و 

دانشگاه  به  همواره  »این‌جانب  می‌فرماید:  دوم  گام  بیانیۀ  در  ایشان   .)182 1398»ب«: 

و  تذکر  این‌باره  در  و جدی،  قاطع  و  گرم  پژوهندگان،  و  پژوهش  کز  مرا و  دانشگاهیان  و 

که  است  آن  جوانان،  شما  از  من  عمومی  مطالبۀ  اینک  ولی  داده‌ام؛  فراخوان  و  هشدار 

این راه را با احساس مسئولیت بیشتر و همچون یک جهاد در پیش گیرید. سنگ بنای 

شهدای  قبیل  از  شهیدانی  انقلاب،  این  و  شده  گذاشته  کشور  در  علمی  انقلاب  یک 

از جهاد علمی  که  را  کینه‌توز  پا خیزید و دشمن بدخواه و  هسته‌ای نیز داده است. به 

ید«)همان: 555(. کام ساز ک است، نا شما، به‌شدت بیمنا

 ، کار علمی، می‌بایست عمیق، بنیانی، مجتهدانه، مستقل و نوآور ایشان معتقد است، 

ی و ترجمه‌گرایی و برمحور تهذیب اخلاقی و مکتب توحیدی  با پرهیز از تقلید، مدل‌باز

اسلام باشد و در مسیر تحول علمی، مخصوصا در علوم انسانی و نظام تعلیم و تربیت 

رسمی، از متن اسلام ایده گرفته شود)خامنه‌ای، 1398 »ب«: 29 و 181-176(.

ی عوامل پیشرفت و جهش علمی  کاو بنابراین، با توجه به دستور الزامی ایشان، در مورد وا

و  ایده بگیرد  از متون اسلامی  که  تربیت علمی  و  تعلیم  بازخوانی اصول  از متن اسلام، 

هدف یاد شده را تأمین کند، دغدغه و مسئلۀ مهم انجام پژوهش حاضر قرار گرفت. 

گاهانه،  از منظر فلسفی نیز در فرآیند شکوفایی استعدادها و در انجام رفتار ارادی و آ

گورجی و شیخ شعاعی، 1398:  و انگیزش، دو عنصر اساسی هستند)رحمانی  بینش 

کدام از  18؛ مصباح یزدی، 1396: 93؛ فیاضی، 1395: 21( و در شکوفایی حقیقی، هر 

انسان مانند علم‌خواۀ و حقیقت‌جویی، میل به فضیلت و خیر اخلاقی،  امیال فطری 

پناه و دیگران،  زیبایی دوستی و ... که مصادیقی از کمال مطلق‌خواۀ انسان است)خسرو

1396: 72(، لازم است ابتدا آن مطلوب، به‌طور صحیح تصور شود، مورد تصدیق به فایده 



12

ره(
ی)

حــل
مه 

علا
ره 

ـوا
شنــ

 ج
ده

گزی
ت بر

الا
مق

عه‌
مو

مج
ـم

ـــــــ
ـــــــ

دهـ
ــــز

ــــی
ســ

م و 
ـــــــ

هــــ
زد

دوا
ره 

دو
و - 

و د
ک 

ح ی
سط

گاهانه، در جهت تحصیل آن،  گیرد و بعد از حصول بینش صواب، با ارادۀ آزاد و آ قرار 

کوشش شود. بنابراین، اصلاح بینش، بر اصلاح اراده و انگیزش، مقدم است،  تلاش و 

یعنی لازم است متربی در ابتدا، در تشخیص مصداق کمال، خطا نکند و به‌طور مثال، 

گزاره‌های شبه علم را علم و حقیقت نپندارد؛ وگرنه تنها گمان می‌کند که به‌سوی کمال 

حرکت می‌کند و آثار عینی تحصیل کمال فردی و اجتماعی و همچنین آبادانی مادی 

تربیت  همان  یا  تعلیم  در  گفت  می‌توان  توضیح،  این  با  نمی‌شود.  حاصل  معنوی،  و 

علمی، پرورش و تقویت دستگاه، فکر و اندیشۀ انسان دنبال می‌شود )مطهری، 1386: 

گاهانه، خلاق و اجتهادی خود، از حصار  143/2( تا متربی به مرتبه‌ای برسد که با تفکر آ

به‌صورت  یعنی  هستند،  که  همان‌طور  را  حقایق  و  کرده  عبور  موجود،  چارچوب‌های 

40(. در نتیجه، »آموزش اندیشیدن درست« بر  »حکیمانه« درک نماید)مطهری، 1385: 

»آموزش اندیشۀ درست« تقدم دارد و تفاوتی نمی‌کند که موضوع مورد مطالعه و پژوهش، 

از سنخ کدام دسته از علوم باشد. 

فلسفی  مبنای  این  با  متناسب  علمی،  تربیت  اصول  چیستی   ، حاضر پژوهش  در 

متون  از  الهام  با   ،» حکیم‌پرور »تعلیم  ایدۀ  قالب  در  تمدنی،  و  انقلابی  ضرورت  آن  و 

به عقیدۀ  که  قرار می‌گیرد؛ چرا بررسی  و منابع معتبر حدیثی، مورد  قرآن  اسلامی، یعنی 

اندیشمندان بزرگ اسلامی، آموزه‌ها و معارف قرآن و عترت، هم حکمت‌آموز است و هم 

)طباطبایی، 1422: 281/19-284؛ جعفری، 1390: 130-125(. حکیم‌پرور

سؤالات تحقیقسؤالات تحقیق

: »بر اساس نصوص اسلامی، اصول تعلیم حکیم  سؤال اصلی تحقیق، عبارت است از

پرور کدام‌اند؟«.

گفت  می‌توان  آیا  اسلامی،  آموزه‌های  اساس  »بر   : از عبارت‌اند  تحقیق،  فرعی  سؤالات 



13

ـم
ـــــــ

ـــــــ
دهـ

ــــز
ــــی

ســ
م و 

ـــــــ
هــــ

زد
دوا

ره 
دو

و - 
و د

ک 
ح ی

سط
ره(

ی)
حــل

مه 
علا

ره 
ـوا

شنــ
 ج

ده
گزی

ت بر
الا

مق
عه‌

مو
مج

و  می‌کند؟  محقق  را  جامعه  امام  نظر  مورد  گفتمان  که  است  ایده‌ای  ی«،  »حکیم‌پرور

استنباط  اسلامی  نصوص  از  که  حکیم‌پرور  تعلیم  اصول  رعایت  آیا  مشخص،  به‌طور 

کثری به  می‌شوند، موجب می‌شود تا مجاهدت‌های علمی، خلاقانه، با دستیابی حدا

، بر اساس  حقیقت دانش و با تکیه بر مکتب توحیدی اسلام باشد؟«. در پژوهش حاضر

تبیین ویژگی‌های دانش‌پژوه حکیم، در صدد هستیم، اصول تعلیم حکیم‌پرور را به‌عنوان 

، از قرآن و یا منابع حدیثی معتبر استخراج کنیم. راهبرد گفتمان پیشرفت علمی کشور

وش تحقیق وش تحقیقر ر

کتابخانه‌ای انجام شده  این پژوهش، با روش توصیفی-تحلیلی و با جستجو در منابع 

است. در مسیر تحقیق، بعد از بیان مبانی مفهومی، ماهیت‌شناسی »حکیم«، به‌عنوان 

یکی از مبانی نظری تحقیق، مورد بررسی قرار گرفته و بر اساس این مبنا، در آیات و روایات 

مرتبط با حوزۀ علم و حکمت، در حد وسع، استقرای تام صورت گرفته است و سپس آیه 

و یا حدیث یافت شده، با روش تحلیل محتوا، بررسی شده و بر اساس دلالت مطابقی 

، استخراج و استنباط شده است.  و یا التزامی آن، اصول و بایسته‌های تعلیم حکیم‌پرور

تحقیق تحقیق.پیشینۀ  11.پیشینۀ 

در تحقیقات بنجامین بلوم))))1999م( و همکاران او در سال 1959 میلادی، چارچوبی 

تسلط«  حد  در  »یادگیری  به‌منظور  و  تفکر  آموزش  در  استادان  توانایی  بهبود  برای  کلی 

میلادی،   2001 سال  در  همکارانشان،  و  اندرسون)))  کراتهول،)))  همچنین  شد.  ارائه 

طبقه‌بندی بلوم را ارتقا دادند. در نتیجه، در بعد فرآیند شناختی، اهداف آموزشی را در 

.Benjamin Samuel Bloom . 	1
.Krathwohl . 	2

.Anderson . 	3



14

ره(
ی)

حــل
مه 

علا
ره 

ـوا
شنــ

 ج
ده

گزی
ت بر

الا
مق

عه‌
مو

مج
ـم

ـــــــ
ـــــــ

دهـ
ــــز

ــــی
ســ

م و 
ـــــــ

هــــ
زد

دوا
ره 

دو
و - 

و د
ک 

ح ی
سط

یابی  که عالی‌ترین مرتبه از سطوح و اهداف یادگیری،  ارزشیابی)ارز 6 طبقه قرار دادند 

و  کردن  خلق  سپس  و  استاندارد(  و  معیار  اساس  بر  روش‌ها  و  اندیشه‌ها  نقد  و  کردن 

125-127؛   :1390 است)کرامتی،  جدید  اهداف  و  ساختار   ، الگو با  عناصر  شناسایی 

و  اصول  به‌عنوان  توصیه‌هایی  ی،  هدف‌گذار این  اساس  بر  و   )60-43  :1378 صفوی، 

روش‌های آموزش استقراء شده است)همان(. 

در پژوهشهای مرتبط با تعلیم و تربیت اسلامی، در حوزۀ شناختی نیز در آثار گذشتگان، 

در  و   )1386 است)طباطبایی،  شده  کتفا  ا تعلم،  و  تعلیم  آداب  از  مجموعه‌ای  ذکر  به 

و  مطالعه  اسلامی،  متون  به  استناد  با  تعلیم  کلی  اصول  پیرامون   ، معاصر پژوهشهای 

ی  تحقیق شده است)داوودی و حسینی‌زاده، 1396: 280-350(. در مقوله حکمت‌آموز

نیز پژوهش شده است)حسینی‌زاده و مشایخی، 1393: 9-49( اما به‌طور مشخص، در 

، بر اساس متون اسلامی و به‌عنوان راهبرد  مورد اصول تعلیم و تربیت علمی حکیم‌پرور

، تحقیق جامعی یافت نشد و این تحقیق از این جهت،  کشور گفتمان پیشرفت علمی 

ی می‌باشد.  دارای نوآور

22. مفاهیم تحقیق. مفاهیم تحقیق

22--11. اصول تعلیم و تربیت علمی. اصول تعلیم و تربیت علمی
یشۀ  »اصول« در لغت، یک واژۀ عربی و جمع مکسر واژۀ »اصل« می‌باشد که دارای سه ر

معنایی است و در اینجا، به‌معنای اساس و قاعده است)ابن فارس، 1429ق : 62(. در 

اصطلاح علوم تربیتی، مراد از اصول تربیت، گزاره‌های تجویزی و بایسته‌های کلی تربیتی 

حسینی‌زاده،  و  می‌شوند)داوودی  مرتب  تربیت،  اهداف  و  مبانی  اساس  بر  که  هستند 

1396: 281؛ حاجی ده‌آبادی، 1398: 29(. 

که معنای علم را به دو مفعول  ع ل م« و مصدر باب تفعیل می‌باشد  »تعلیم« از مادۀ »



15

ـم
ـــــــ

ـــــــ
دهـ

ــــز
ــــی

ســ
م و 

ـــــــ
هــــ

زد
دوا

ره 
دو

و - 
و د

ک 
ح ی

سط
ره(

ی)
حــل

مه 
علا

ره 
ـوا

شنــ
 ج

ده
گزی

ت بر
الا

مق
عه‌

مو
مج

شده  دانسته  معلوم،  بر  گاهی  آ و  احاطه   ، حضور به‌معنای  »علم«  می‌کند.  متعدی 

و جزئیات تفصیلی همراه شود، »معرفت«  با درک خصوصیات  این احاطه  گر  ا است. 

گر بعد از تزلزل، آرامش روانی بیاورد، »یقین« نام می‌گیرد و وجودش با حیات مساوق  و ا

«؛  یک‌بینانه باشد، »شعور است)مصطفوی،1430ق: 251/8(. همچنین وقتی این علم، بار

گر با تأمل حاصل شود، »فقه« و وقتی به تکامل  گر به‌معنای کلام تعلق بگیرد، »فهم«؛ ا ا

علم،  برخلاف  زیرا  دارد؛  ظریفی  افتراق  ک«  »إدرا با  و  می‌گیرد  نام  »بصیرت«  می‌رسد، 

ک به معدوم تعلق نمی‌گیرد)عسگری، 1400ق: 72-84(. بنابراین، عطا کردن دانش و  ادرا

یس«  گاهی به دانش‌پژوه، »تعلیم« خوانده می‌شود که به‌نظر برخی محققان، با واژۀ »تدر آ

تفاوت معنایی دارد.))) »تعلیم« در اصطلاح، همان »تربیت علمی«، در بعد شناختی 

بر اساس   ، 280( و مقالۀ حاضر و بینشی تلقی می‌شود)داوودی و حسینی‌زاده، 1396: 

اتحاد معنایی تعلیم با تربیت علمی، نگارش شده است.

« است که به‌معنای رشد کردن،  یشۀ »ر ب و »تربیت« در لغت، مصدر باب تفعیل و از ر

یاد شدن و بالا رفتن می‌باشد)ابن فارس، 1429ق : 378 و 420( و با توجه به این‌که در  ز

ی از  یجی یک موجود به‌سوی حد و مرز باب تفعیل وارد شده، به‌معنای سوق دادن تدر

یس« را یاددهی-یادگیری غیرمحققانه دانسته‌اند)خفاجی، 1418ق: 110(. برخی  1	 . برخی واژه‌شناسان، »تدر
یس  یرا تدر یس« را اخص از »تعلیم« دانسته‌اند؛ ز مفسرین، بر اساس استعمالات قرآنی، مادۀ »درس«، »تدر
کتاب و قرائت و تلاوت انجام می‌گیرد)طباطبایی، 1422ق: 317/3 و 313/7(؛ اما برخی دیگر  تنها با ابزار 
گاهی به‌معنای افاضۀ  از مفسرین، در بعضی استعمالات این دو واژه، به تفاوت ماهوی معتقدند: »تعلیم 
نوشتن،  گفتن،  راه  از  مخاطب  به  علم  انتقال  اسباب  كردن  فراهم  و  یس  تدر به‌معنای  زمانی  و  است  علم 
را فرا می‌گیرد و  ، علم  گزیر نا از تعلم جدا نیست و متعلم به  . تعلیم در قسم اول،   ... و  كات  تصویر و محا
كند؛ ولی متعلم از ادراك آن  در قسم دوم از آن انفكاك‌پذیر است؛ یعنی ممكن است معلم مطلبی را القا 
كه از آن به دادن حكمت یاد می‌شود  گر به خداوند اسناد داده شود، همان قسم اول است  بازماند. تعلیم ا
در  كسی  است  ممكن   ، این‌رو از  است.  شده  یاد  قسم  دو  جامع  شود،  داده  اسناد  خداوند  غیر  به  گر  ا و 
یافت  در استماع  و  سکوت  با  را  حضرت  آن  سخنان  و  باشد  كرم)صلی‌الله‌علیه‌وآله‌وسلم(  ا رسول  محضر 
شده  مطرح  دیدن[،  و  كردن  ]نگاه  بصر  و  نظر  بین  فرق  دربارۀ  آن‌چه  و  نكند  ادراك  آن‌را  معارف  ولی  كند؛ 

ی شود« )جوادی آملی، 1388: 109/7(. است، دربارۀ شنیدن و فهمیدن نیز جار



16

ره(
ی)

حــل
مه 

علا
ره 

ـوا
شنــ

 ج
ده

گزی
ت بر

الا
مق

عه‌
مو

مج
ـم

ـــــــ
ـــــــ

دهـ
ــــز

ــــی
ســ

م و 
ـــــــ

هــــ
زد

دوا
ره 

دو
و - 

و د
ک 

ح ی
سط

وجود و کمال مطلوب آن می‌باشد. )راغب اصفهانی، 1428ق: 336(. برخی واژه‌شناسان 

شده  گرفته   » و ب  »ر  لغوی  یشۀ  ر از  تلفظ،  ی  آسان‌ساز به‌جهت  »رَب«  واژۀ  معتقدند 

، واژۀ »رَب« ]در صورتی‌که اسم فاعل به‌کار برود و  است)همان: 340( و به همین منظور

گفته شده: »رَب« موجودی  با واژۀ »مربی« مترادف است. در تعریف »رَب«   ] نه مصدر

است که شأن او این است که شیء را به‌سوی کمال و رفع نقایص سوق می‌دهد و این 

گیاه و در هر چیزی  کار را با پیرایش و آرایش در ذاتیات یا عوارض، در انسان، حیوان یا 

بر حسب ترفیع منزلت و تکمیل شأن آن انجام می‌دهد که گاهی إصلاح، إنعام، إتمام، 

، تربیت و سیاست نامیده می‌شود و همراهی دائم، مالکیت و ولایت در تصرف  تدبیر

یادت و بالا رفتن در ربیب و متربی، از لوازم معناست)مصطفوی،1430ق:  رب و رشد، ز

22/4-38؛ عسگری، 1400ق: 181(.

دارد)بهشتی،  وجود  نظر  اختلاف  تربیتی،  علوم  در  تربیت  اصطلاحی  معنای  مورد  در 

از  است  عبارت  تربیت  شده،  گفته  اسلامی  تربیت  مبانی  اساس  بر  اما  35(؛   :1397

استعدادها،  تمامی  شکوفایی  و  پرورش  و  رشد  موجبات  آوردن  فراهم  و  برانگیختن 

توانایی‌ها و قابلیت‌های انسان، به‌منظور رسیدن به کمال و سعادت مطلوب)همان(. 

و  گاهی  آ عنصر  به  توجه  جمله  از  تعریف،  این  مثبت  نکات  علی‌رغم  می‌رسد  به‌نظر 

از معنای  گرفتن  آن، فاصله  »برانگیختن، یک اشکال  گنجاندن عبارت  و  ارادۀ متربی 

گر این تعریف، بر  لغوی تربیت و معنای مورد نظر از آن، در استعمالات قرآنی است؛ زیرا ا

اساس مبانی قرآنی بیان شده، می‌بایست تمام جهات در نظر گرفته شود. بنابراین، عنصر 

»تأثیر مستقیم رشد دهندگی«، نباید به صرف »برانگیختن« تقلیل یابد؛ بلکه بر اساس 

جهان‌بینی توحیدی، می‌بایست گفت علت فاعلی رشدیافتن، فقط خداوند است و هر 

ی و ولایت الهی رخ می‌دهد. در  نوع شکوفایی علمی و عملی، مستقیما تحت تأثیرگذار

پاسخ به این پرسش که پس نقش معلمان و مربیان بشری چه می‌شود؟ باید گفت نقش 



17

ـم
ـــــــ

ـــــــ
دهـ

ــــز
ــــی

ســ
م و 

ـــــــ
هــــ

زد
دوا

ره 
دو

و - 
و د

ک 
ح ی

سط
ره(

ی)
حــل

مه 
علا

ره 
ـوا

شنــ
 ج

ده
گزی

ت بر
الا

مق
عه‌

مو
مج

ی و علت اعدادی محدود می‌شود. این دیدگاه را می‌توان به آیه  آن‌ها، تنها به زمینه‌ساز

ی برای تبیین این  37 سورۀ آل‌عمران مستند ساخت. در این آیه، استعارۀ بسیار معنادار

مسئله، ذکر شده است. در این آیه، خداوند می‌فرماید: »درخواست مادر مریم)سلام الله 

علیهما( برای قبول مریم)سلام الله علیها(، به عبادت، عبودیت و خدمت در عبادتگاه، 

همچون  را  او  و  پذیرفت  نیکی  به  را  ی  و مریم،  پروردگار  و  کننده  تربیت  و  شد  اجابت 

گلی، به نیکوترین حالت، پرورش داد و زکریای نبی)علیه‌اسلام( را همچون باغبانی، به 

کفالت و سرپرستی او برگزید«)طباطبایی، 1422ق: 200/3(. رشد و پرورش‌یافتگی مریم 

او همراه بود،  با اصلاح بینش و انگیزش  که  او به‌طور جامع  و شکوفایی استعدادهای 

، در حد سرپرستی، کفالت و باغبانی  توسط خداوند صورت گرفت و نقش زکریای پیامبر

یا نسبت به مریم، کارهایی میکرد که ما در علوم تربیتی،  بیان شده است. در حالی‌که زکر

به‌دنبال کشف اصول و روش‌های آن هستیم. سایر انبیاء الهی نیز همین‌طور بودند؛ لذا 

این  بلکه  که هدایت میکنی؛  تو نیستی  این  به پیامبر خاتم می‌فرماید: »قطعا  خداوند 

که را بخواهد هدایت می‌کند«)قصص:56(. بر محققان، پوشیده  که هر  فقط خداست 

یکردها و استنباط ارکان تربیت از منابع  که توجه دادن به این نکتۀ قرآنی، در رو نیست 

است.  تأثیرگذار  تربیت«  »عوامل  و  مربی«  و  معلم  ویژگی‌های  »تعریف  جمله  از  دینی، 

گرفته است،  قرار  قرآنی هم مورد پذیرش  ادبیات  از  گر جعل اصطلاحی غیر  ا بنابراین، 

مناسب است قید فاعل تربیت در کنار این اصطلاح گنجانده شود و »تربیت بشری« از 

»تربیت الهی« متمایز گردد. 

ی کند تا  بنابراین، تربیت علمی )تعلیم(، به‌معنای این است که مربی )معلم( زمینه‌ساز

گاهی، برای کسب معلومات جدید تلاش کند و خداوند آن معلومات  متربی با اختیار و آ

را به او عطا کرده و بر اساس مبنای فلسفی اتحاد عاقل و معقول، وجود متربی سعه پیدا 

کند و به کمال وجودی بالاتری دست یابد. 



18

ره(
ی)

حــل
مه 

علا
ره 

ـوا
شنــ

 ج
ده

گزی
ت بر

الا
مق

عه‌
مو

مج
ـم

ـــــــ
ـــــــ

دهـ
ــــز

ــــی
ســ

م و 
ـــــــ

هــــ
زد

دوا
ره 

دو
و - 

و د
ک 

ح ی
سط

22--22. حکمت و حکیم. حکمت و حکیم
یشۀ »ح ك م«، به‌معنای »منع« است و اصل آن، از »حُكم«  »حکیم«، صفت مشبهه از ر

گفته می‌شود  به‌معنای »منع از ظلم« می‌آید. به افسار حیوانات، از آن جهت »حَكَمة« 

گفته  که صفت »حکمت« دارد، »حکیم«  كه حیوان را از سرکشی نگه می‌دارد. به فردی 

كه بر وزن »فِعلة« است و دلالت بر نوع خاصی از حكم میك‌ند نیز  می‌شود. »حِكمت« 

از آن جهت حكمت نامیده می‌شود كه انسان را از جهل بازمی‌دارد)ابن فارس، 1429ق: 

 .)258

هر چند در اصطلاح فلسفی، »حكمت« به معنایی مترادف با فلسفه بهك‌ار می‌رود؛))) 

ک قرار گرفته است، بر علومی حقیقی  اما در اصطلاح قرآن و روایات که در بحث ما ملا

و مطابق با واقعیت اطلاق می‌شود كه خدشه‌ناپذیر است و در جهت سعادت حقیقی 

انسان سودمند می‌باشد. )مجلسی، 1403ق: 215/1(. بنابراین، با توجه به ارتباط نزدیک 

که اولا، در صدق و مطابقت با حقیقت  معنای لغوی و اصطلاحی، دانش و اندیشه‌ای 

سودمندی  در  ثانیا،  و  می‌شود  دانستن  توهم  و  کذب  نفوذ  مانع  و  شده  محکم  واقع  و 

نام  حکمت  اسلامی  متون  در  می‌شود،  ضرر  ترتب  مانع  و  شده  مستحکم  حقیقی 

دارد)طباطبایی، 1422ق: 282/19؛ مصطفوی، 1430ق: 311/2؛ حسینی‌زاده و مشایخی، 

، حکمت نظری و در  10(. حکمت در حوزۀ امور خارج از اختیار و انتخاب بشر  :1393

هر  در  را  حكمت  كریم،  قرآن  دارد.  نام  عملی  حکمت  انسان،  بایستۀ  رفتارهای  حوزۀ 

كرده است)جوادی آملی، 1384: 157/2(. با توجه به  دو قسم نظری و عملی، استعمال 

یف اصطلاحی حکمت بیان شده، یعنی مطابقت با واقع و سودمندی  کی که در تعار ملا

یرا فیلسوفی  گرفته بود، حکیم خوانده می‌شد؛ ز که تمام علوم عقلی را فرا 1	 . در اصطلاح قدما، دانشمندی 
عینی،  جهان  که  آن‌جا  از  و  بود  گردیده  عینی  جهان  مشابه  و  علمی  جهانی  است،  عقلی  علوم  جامع  که 
حقیقت و واقعیت دارد و سرابی باطل نیست، جهان علمی نیز توهم دانستن و سراب دانش نمی‌باشد و 

از حکمت و استحکام برخوردار است)رک: عبودیـت، 1392: 25(.



19

ـم
ـــــــ

ـــــــ
دهـ

ــــز
ــــی

ســ
م و 

ـــــــ
هــــ

زد
دوا

ره 
دو

و - 
و د

ک 
ح ی

سط
ره(

ی)
حــل

مه 
علا

ره 
ـوا

شنــ
 ج

ده
گزی

ت بر
الا

مق
عه‌

مو
مج

حقیقی، فهمیده می‌شود که مطلب حکیمانه، از حیث نوع علم، اطلاق و شمول دارد.  

، گزاره‌های  « در پژوهش حاضر در نتیجه، مراد از »اصول تعلیم و تربیت علمی حکیم‌پرور

روش‌های  تمام  اجرای  در  بودن،  کلی  به‌سبب  که  است  کلی  بایسته‌های  و  تجویزی 

تعلیم، می‌بایست مورد توجه قرار گرفته و به آن‌ها عمل شود. روش‌هایی که توسط »معلم 

«، به‌کار گرفته می‌شوند تا برای »جوشش دانش حقیقی و نافع در دانش‌پژوه«،  حکیم‌پرور

ی صورت گیرد. زمینه‌ساز

33. مبانی نظری تحقیق. مبانی نظری تحقیق

33--11. جایگاه والای حکمت در اسلام. جایگاه والای حکمت در اسلام
در قرآن کریم، به جایگاه بلند حکمت و حکیمی چون لقمان، تصریح گردیده و حکمت، 

یاد دانسته شده است)بقره:269؛ لقمان:19-12(.  موهبتی الهی و خیر و فضیلت بسیار ز

و  خردمندی  نشانۀ  نظریه،  بهترین  از  تبعیت  و  انتخاب  و  علمی  گزاره‌های  نقادی  و 

والای  و  بلند  جایگاه  فوق،  آیات  از   .)18-17  : است)زمر شده  معرفی  هدایت‌یافتگی، 

ی عمیق و دقیق، فهمیده می‌شود. همچنین در برخی آیات  موهبت حکمت و خردورز

و ظاهربینی، مذمت شده است)بقره:  کورکورانه، بی‌دقتی  تقلید  با  اندیشۀ همراه  قرآن، 

که تلاش برای  154 و170؛ روم: 7(. امیرالمؤمنین)علیه‌السلام( نیز می‌فرماید: »در علمی 

و  آیات  این   .)36/1 1407ق:  ندارد«)کلینی،  وجود  خیری  هیچ  نیست،  آن  در  فهمیدن 

گاهی داشتن نسبت به یک نظریه، بدون دقت و  روایت، دلالت دارند بر این‌که صرف آ

، مطلوب نیست.  تدبر



20

ره(
ی)

حــل
مه 

علا
ره 

ـوا
شنــ

 ج
ده

گزی
ت بر

الا
مق

عه‌
مو

مج
ـم

ـــــــ
ـــــــ

دهـ
ــــز

ــــی
ســ

م و 
ـــــــ

هــــ
زد

دوا
ره 

دو
و - 

و د
ک 

ح ی
سط

33--22. ویژگی‌های انسان حکیم . ویژگی‌های انسان حکیم 
33--22--11. توحید و تهذیب نفس. توحید و تهذیب نفس

در منابع حدیثی، روایات متعددی پیرامون عوامل اعطای حکمت، وارد شده است. از 

[، محبت  روز  40[ در مدت طولانی  اعطای حکمت، داشتن اخلاص  جمله مقدمات 

انفاق،  زهد،  و  دنیوی  لذات  به  بی‌رغبتی  شهوات،  کنترل  ی،  بردبار و  حلم  بیت،  اهل 

از پرداختن به امور بیهوده و بی‌فایده و متواضع  ی  کم‌حرفی و خوددار گرسنگی شکم، 

و  حسینی‌زاده  326/53؛  115/27؛  29/74؛  1403ق:  )مجلسی،  است.  شده  ذکر  بودن، 

مشایخی، 1393: 33-39(. به‌طور مثال، در حدیث معراج می‌خوانیم: »ای احمد، همانا 

او  به  را  کند، حکمت  کنترل  را  زبانش  و  گرسنه نگه دارد  را  بندۀ من، زمانی‌که شکمش 

گر  ، حجتی علیه او و وبال او می‌شود؛ اما ا کافر باشد، حکمت او گر  که ا تعلیم میکن، 

 ، ، نور و برهان و شفاء و رحمت می‌شود و به همین خاطر مؤمن باشد، حکمتش برای او

علم پیدا می‌کند به آن‌چه نمی‌دانست و تیزبین می‌شود به آن‌چه به آن دقت نداشت 

که او را نسبت به عیوب دیگران  که بر آن دقیق می‌شود، عیوب اوست  که اولین چیزی 

ی‌ها، »با بصیرت« میکنم  مشغول می‌سازد و من او را بر مطالب دقیق علمی و ریزه‌کار

معاصر  پژوهشهای  برخی  در   .)29/74 1403ق:  نشود«)مجلسی،  داخل  او  بر  شیطان  تا 

کسب فضائل اخلاقی و همچنین  نیز تأثیر مثبت تهذیب نفس و تحصیل ملکۀ تقوا و 

اثبات رسیده است)نورانی،  به  انسان،  ک  إدرا بر  به رذائل اخلاقی،  آلودگی  از  ی  خوددار

.)285-284 :1399

حکمت  اعطای  بر  به‌صراحت  روایت،  این  این‌که  معراج،  حدیث  در  تأمل  قابل  نکتۀ 

در  همچنین  دارد.  دلالت  زبان  کنترل  و  شکم  گرسنگی  به  مشروط  البته   ، کافر فرد  به 

احادیث متعددی، از جمله در نهج‌البلاغه، اعطای حکمت به منافق، وارد شده است: 

وارد  منافق  سینۀ  در  حکمت  گر  ا زیرا  ؛  بگیر آن‌را  یافتی،  حکیمانه‌ای  مطلب  »هرکجا 



21

ـم
ـــــــ

ـــــــ
دهـ

ــــز
ــــی

ســ
م و 

ـــــــ
هــــ

زد
دوا

ره 
دو

و - 
و د

ک 
ح ی

سط
ره(

ی)
حــل

مه 
علا

ره 
ـوا

شنــ
 ج

ده
گزی

ت بر
الا

مق
عه‌

مو
مج

آن  نزد صاحب  و  او خارج شود  از ذهن  تا  قرار نمی‌گیرد  کند،  او خطور  به ذهن  و  شود 

پس  است،  مؤمن  گمشدۀ  »حکمت  همچنین  بگیرد«.  آرام  مؤمن  انسان  یعنی  مطلب، 

بر   ، دیگر طرف  از  حکمت79و80(.  1414ق:  نفاق«)رضی،  اهل  از  چند  هر  بگیر  آن‌را 

»هرکس  می‌فرماید:  که  )صلی‌الله‌علیه‌وآله‌وسلم(  پیامبر روایت  مخالف«  »مفهوم  اساس 

چهل روز اعمال خود را برای خدا خالص کند، چشمه‌های حکمت از قلبش، بر زبانش 

عملی،  و  نظری  توحید  و  نیت  در  اخلاص   .)69/2 1378ق:  می‌شود«)صدوق،  ی  جار

شرط حتمی اعطای حکمت ذکر شده است که توحید و اخلاص، با کفر و نفاق سازگار 

نیست.

که آن‌چه به مؤمن موحد و مخلص  با دقت در این دو دسته حدیث، فهمیده می‌شود 

در  است،  علم  دقایق  به  بصیرت  و  اشراف  و  علم  چشمه‌های  جوشش  می‌شود،  عطا 

موجب  و  دارد  به‌دنبال  را  معنوی  نورانیت  واقع،  مطابق  و  حقیقی  دانش  این  حالی‌که 

سودمندی، شفا دهندۀ مریضی‌ها و جبران کنندۀ کاستی‌ها و مانع تسلط شیطان بر فکر 

ی:20(،  گر در مواردی بر اساس سنت الهی)آل عمران: 145؛ شور و اندیشه اوست؛ اما ا

کافر در قالب دستیابی به حقیقت علمی، به او داده شود، اولا، متزلزل  پاداش زحمات 

بوده و در انتظار تصرفات شیطان است و ثانیا، در نهایت، نورانیت و آبادانی مطلوب 

الهی را در پی ندارد و دانش او به ضررش تمام می‌شود. پس به تعبیر خلاصه، فرد غیر 

و  موحد  فرد  و  است  حکیمانه  علمی  مطلب  ناقل  و  حامل  تنها  مهذب،  غیر  و  موحد 

مهذب، حکیم و دارای ویژگی جوشش علم نافع، صائب و صواب می‌شود.

که در منابع معتبر  بنابراین، احادیث فوق، مخصوصا حدیث اربعین)اخلاص 40 روزه( 

اعتقاد  که داشتن  دارند  براین  به‌صورت مستفیض، ذکر شده است، دلالت  و  حدیثی 

خدا  غیر  برای  کارها،  انجام  از  نفس  تهذیب  همچنین  و  خالص  و  توحیدی  ایمان  و 

از  و  است  افراد  ساختن  حکیم  و  حکمت  اعطای  شرایط  از  گناهان،  از  مخصوصا  و 



22

ره(
ی)

حــل
مه 

علا
ره 

ـوا
شنــ

 ج
ده

گزی
ت بر

الا
مق

عه‌
مو

مج
ـم

ـــــــ
ـــــــ

دهـ
ــــز

ــــی
ســ

م و 
ـــــــ

هــــ
زد

دوا
ره 

دو
و - 

و د
ک 

ح ی
سط

بر  که علاوه  برداشت می‌شود  این‌طور  به‌طور خاص،  نیز  احادیثی مانند حدیث معراج 

ایمان خالص، کنترل زبان و گرسنگی شکم، زمینۀ اعطای حکمت را فراهم می‌کنند. 

33--22--22. خلاقیت و بصیرت علمی. خلاقیت و بصیرت علمی
در  و  حکمت  لغوی  معنای  در  واقعیت«  به  دانش  »اصابت  مؤلفۀ  بر  کید  تأ اساس  بر 

کثری  کتساب حدا برخی نصوص اسلامی،))) زمینۀ تأمل پیرامون چگونگی تلاش برای ا

که  واقعیت و حقیقت دانش، ایجاد می‌شود و به‌نظر می‌رسد، با توجه به ماهیت علم 

گاهی خویش، یکی  گاهی دانش‌پژوه بر آ گاهی، اشراف، حضور و احاطه است، آ همانا آ

از شروط اساسی دستیابی به حقیقت است تا در مسیر حقیقت‌یابی، دچار جهل مرکب 

که نداند( نگردد، یعنی مسیرهای جستجوی حقیقت و طریقه و  از دو ندانستن)نداند 

که امام صادق)علیه‌السلام( در تفسیر  کشف و استنباط را بکاود. همان‌طور  شیوه‌های 

کرده، حکمت را به معرفت و فقاهت  کثیر معرفی  آیۀ 269 سورۀ بقره که حکمت را خیر 

)علم همراه با تأمل(، تفسیر کرده است)عیاشی، 1380ق: 151/1( و امام کاظم نیز حکمت 

است)کلینی،  کرده  تفسیر  او  ی  خردورز و  فهمیدن  به  را  حکیم  لقمان  به  شده  عطا 

 ، یابی شیوه‌ها و خلق کردن طریقه‌های جدید و به تعبیر دیگر ، ارز 1407ق: 16/1(. از این‌رو

بصیرت علمی و خلاقیت، از لوازم حتمی واژۀ حکمت است. البته در مورد خلاقیت، 

در اصطلاح علوم تربیتی، بحث‌هایی مطرح شده است که به‌نظر می‌رسد با معنای مورد 

نظر ما، فاصله چندانی ندارد.

ی و پروراندن کامل یک اندیشه  مک کینون))) )1962م(، اصیل بودن، ارزشیابی، نگهدار

ی نمی‌داند)جعفری،1390:  را در تعریف خلاقیت می‌گنجاند و خلاقیت را مترادف با نوآور

که به توحید مفضل معروف شده است و متن  1	 . در حدیث امام صادق)علیه‌السلام(، به مفضل بن عمر 
عطف  به‌صورت  را  صواب  و  حکمت  متعددی،  موارد  در  دارد،  معصوم  از  آن  صدور  از  نشان  آن،  عالی 
، بیتا: 45، 55، 61، 119، 122، 175( و می‌تواند به این مطلب اشاره  تفسیری ذکر نموده است )مفضّل بن عمر

که در معنای حکمت، اصابت به واقع و عدم خطا یا همان صواب، إشراب)نوشانده( شده است.  کند 
.Mackinon . 	2



23

ـم
ـــــــ

ـــــــ
دهـ

ــــز
ــــی

ســ
م و 

ـــــــ
هــــ

زد
دوا

ره 
دو

و - 
و د

ک 
ح ی

سط
ره(

ی)
حــل

مه 
علا

ره 
ـوا

شنــ
 ج

ده
گزی

ت بر
الا

مق
عه‌

مو
مج

ابهام«،  »تحمل  قدرت  بر  افراد،  شدن  خلاق  در  محققان،  دیگر  پژوهش‌های  در   .)85

کاوند، 1389: 156-153(. کید شده است)غلامی و کا تأ

جواب  به‌دنبال  تنها  که  می‌داند  تفکری  را  گرا  وا یا  و  خلاق  تفکر  )1987م(  گیلفورد))) 

صحیح مسئله نمی‌گردد؛ بلکه به راه‌حل‌های مختلف یک مسئله توجه می‌کند. ادوارد 

که در تفکر  و تفکر عمودی تقسیم می‌کند  به دو دستۀ تفکر جانبی  را  دوبونو))) تفکر 

خلاق،  و  جانبی  تفکر  در  اما  می‌یابند؛  توسعه  شده،  ایجاد  ذهنی  قالب‌های  عمودی، 

نتیجۀ  که  می‌گردد  ایجاد  جدیدی  قالب‌های  و  می‌کنند  تغییر  قالب‌ها  این  ساختار 

ی، فعلیت یافتن این قدرت  قهری آن، انعطاف‌پذیری، سیال بودن و ابتکار است و نوآور

ذهنی می‌باشد. مضمون این تعریف عقلانی)غیر متکی به نصوص دینی( از خلاقیت، 

در نظام تربیتی اسلام مطلوب، دانسته شده است)مداحی و حسینی‌زاده، 1392: 107(. 

صدق  معیار  مورد  در  شده  پذیرفته  معرفت‌شناختی  مبنای  به  توجه  با  می‌رسد  به‌نظر 

درونی  »انسجام  صرفا  نه  و  واقع«  با  »مطابقت  یعنی  علمی،  گزاره‌های  حقانیت  و 

و   )150  :1394 پناه،  خسرو 107-127؛   :1395 علمی«)حسین‌زاده،  فرضیۀ  یک  گزاره‌های 

که از »حکمت« ارائه شد، می‌توان از نظریات عقلانی مطرح شده در  باتوجه به تعریفی 

و  کرد  استفاده  می‌باشند،  عقلایی  و  عرفی  ارتکازات  مطابق  که  خلاقیت  ماهیت  مورد 

گسترش پیش‌فرض‌هاست  نیازمند  ابداع نظرات جدید،   ، از یک سو که  گفت  این‌طور 

در  که  همان‌طور  دارد،  بستگی  مطالعات  و  معلومات  گسترش  به  پیش‌فرض‌ها  تنوع  و 

فرمایش صریح امام صادق)علیه‌السلام( وارد شده: »کثرت بررسی‌ها در حکمت، عقل 

 ((()159/1 مجلسی،1403ق:  364؛  1404ق:  میسازد«)حرانی،  مبتکر  و  زاینده   ، بارور را 

.Guilford . 	1
.Edward de Bono . 	2

ی احتمالی علوم  از اسارت فکری در دانش‌پژوهی، توجه به تأثیرگذار . بنابراین، یکی از ضرورتهای آزادی  	3
که نیازمند جامعیت علمی متعلم حکیم و انجام مطالعات میان‌رشته‌ای است. رسمی بر یکدیگر است 



24

ره(
ی)

حــل
مه 

علا
ره 

ـوا
شنــ

 ج
ده

گزی
ت بر

الا
مق

عه‌
مو

مج
ـم

ـــــــ
ـــــــ

دهـ
ــــز

ــــی
ســ

م و 
ـــــــ

هــــ
زد

دوا
ره 

دو
و - 

و د
ک 

ح ی
سط

که مستقل و آزاد از چارچوبهای تحمیلی،  ، تفکر خلاق، تفکری است  و از سوی دیگر

حالت  با  تعبیری  به  و   )108  :1394 دیگران،  و  روش‌شناختی)ایمانی  شک  با  همراه 

و  مسلمات  یابی  ارز یعنی  است.  عالم  ثابت  واقعیات  کشف  در  ی،  هوشیار و  ذکر 

و  تعریف  فرآیند  در  تصدیقی،  و  ی  تصور گزاره‌های  محتوایی  و  شکلی  پیش‌فرض‌های 

نباشد،  علمی  گاهی  آ و  بصیرت  گر  ا زیرا  باشد؛  متفکر  التفات  مورد  همواره  استدلال، 

فرد به‌صورت منفعل، متأثر از عوامل خارجی می‌گردد و به تعبیر روایات »غُثاء«)کلینی، 

ی به هر جهت می‌شود و  1407ق: 34/1(، و »هَمَج رَعاع«)حرانی، 1404ق: 169( یعنی بار

گفت یکی از  دانش او »مستحکم« پایدار و حکیمانه نمی‌باشد.))) در نتیجه، می‌توان 

کثری و مستحکم به حقایق، داشتن  کسب فضیلت حکمت و دستیابی حدا شرایط 

کثری))) نسبت به معلوماتی  گسترش حدا که ماهیت آن، اولا، مستلزم  خلاقیت است 

گاهی  است که پیش‌فرض‌های یادگیری‌های جدید را تشکیل می‌دهند و ثانیا، مستلزم آ

تبیین چیستی  این‌جا ضرورت  از  یا همان بصیرت علمی می‌باشد.  گاهی خویش  آ بر 

گاهی، بر اساس دسته‌بندی علوم متعارف، روشن‌تر می‌گردد. گاهی بر آ محتوایی این آ

علم  روش‌شناسی  و  شناخت‌شناسی  فلسفه،  منطق،  قواعد  از  گاهی  آ علم .  روش‌شناسی  و  شناخت‌شناسی  فلسفه،  منطق،  قواعد  از  گاهی  آ  .33--22--33
مورد مطالعهمورد مطالعه

با توجه به شرطیت خلاقیت در حکیم شدن ]با تعریفی که در قسمت قبل برای آن بیان 

و  اوست  فکری  کاوش‌های  اولیۀ  مواد   ، متفکر یک  معلومات  »اساسا  گفت:  باید  شد[، 

ی نیز واقع می‌شوند. از جمله این  ، مورد استفاده ابزار برخی از معلومات، در فرآیند تفکر

یعه می‌فرماید: »حکمت، روشنایی حاصل شده از شناخت و  . امام صادق)علیه‌السلام( در مصباح الشر 	1
، برتر و باارزش‌تر از حکمت قلب، به بنده خود  ثمرۀ تقوا و صدق و راستی است و خداوند نعمتی بزرگتر
نداده است. ]در ادامه می‌فرماید:[ حکمت، همان نجات است و صفت حکیم، ثَبات نزد آغاز هر امری و 

احتیاط نسبت به عاقبت هر امر است«)امام صادق)علیه‌السلام(، 1400ق: 199(.
. افزودن این قید، به‌خاطر این است که گسترش معلومات در مورد انسان، به‌دلیل محدودیت توان انسان،  	2

یک امر نسبی است. 



25

ـم
ـــــــ

ـــــــ
دهـ

ــــز
ــــی

ســ
م و 

ـــــــ
هــــ

زد
دوا

ره 
دو

و - 
و د

ک 
ح ی

سط
ره(

ی)
حــل

مه 
علا

ره 
ـوا

شنــ
 ج

ده
گزی

ت بر
الا

مق
عه‌

مو
مج

کمک می‌کند در  که به دانش‌پژوه حکیم و واقع‌گرا،  معلومات، قواعد علم منطق است 

، داشتن قدرت تفکر انتزاعی در مفاهیم  دام‌های متنوع مغالطات نیفتد. از طرف دیگر

تحلیلی،))) مخصوصا در شناخت علت‌های چهارگانۀ حوادث، حتی در دانش‌های 

و  شناخت‌شناسی)))  نظر  از  معلومات  ی  ارزش‌گزار است.  ی  ضرور و  لازم  تجربی، 

همچنین روش‌شناسی هر علم))) و تحلیل آن روش‌ها، از جمله معلوماتی است که هر 

دانش‌پژوهی را در زمینۀ علوم تجربی طبیعی و انسانی و همچنین علوم غیر تجربی، برای 

 :1386 یزدی،  مصباح  131-153؛   :1389 می‌کند)مطهری،  کمک  حقیقت  به  دستیابی 

از شواهد ضرورت تحصیل این علوم برای دانش‌پژوه حکیم،  97/1-127 و 147(. یکی 

ی از نظریات علمی، با استناد به نقد قواعد منطق در شکل  که ابطال بسیار این است 

استدلال‌ها و استنتاج‌های علمی و یا نقد محتوایی در پیش‌فرض‌های شناخت‌شناسی 

کافی نداشتن به قواعد باب برهان و علت‌یابی فلسفی بوده  یا توجه  و  یا روش‌شناسی 

کاوش می‌شود )رک: حبیبی،  این‌گونه، در مباحث »فلسفه علم«  بررسی‌های  که  است 

.)48 :1394

گفت  که بخشی از آن‌ها بیان خواهد شد، می‌توان  همچنین بر اساس مطالعات قرآنی 

، اصلا  گفتگو و تخاطب قرآن با او کسی، از حداقل این علوم بی‌بهره باشد، امکان  گر  ا

فراهم نمی‌شود؛ زیرا آیات قرآن، دائما به استدلال عقلی می‌پردازند و از مخاطب خود، 

شاید  و  می‌کنند  طلب  منطق،  قواعد  و  رئالسیم  بر  مبتنی  و  فلسفی  تحلیل  و  تجزیه 

می‌بایست  علمی،  پژوهش  هر  در  که  گرفت  الهام  این‌طور  بقره،  سورۀ   189 آیۀ  از  بتوان 

»وَ  شد:  وارد  خودش  راه  از  و  کرد  استفاده  آن  به  مخصوص  راهگشای  متد  و  روش  از 

مستمر  یابی  ارز حکیم،  دانش‌پژوه  برای  بنابراین،   .)189 أبوَابِهَا«)بقره:  مِن  البُیوتَ  أتُوا 

.tautologic . 	1
.epistemology . 	2
.methodology . 	3



26

ره(
ی)

حــل
مه 

علا
ره 

ـوا
شنــ

 ج
ده

گزی
ت بر

الا
مق

عه‌
مو

مج
ـم

ـــــــ
ـــــــ

دهـ
ــــز

ــــی
ســ

م و 
ـــــــ

هــــ
زد

دوا
ره 

دو
و - 

و د
ک 

ح ی
سط

پارادایم‌ها  زیرا  دارد؛  حتمی  ضرورت  فکری(،  معین  )چارچوب‌های  پارادایمها))) 

را  به نوع خود، جهت‌گیری دربارۀ واقعیت خارجی  با توجه  که  همانند عینکی هستند 

مجموعه  زیرا  پذیرند؛  قیاس  پارادایم‌ها  خودِ  و   )90  :1394 پناه،  می‌دهند)خسرو نشان 

یابی کرد.  پارادایم‌های موجود را می‌توان با منطق و شناخت‌شناسی ارز

علمی  تربیت  همان  یا  تعلیم  عملی  اصول  اجمالی،  به‌طور  فوق،  سه‌گانۀ  مؤلفه‌های 

حکیم‌پرور را نیز مشخص می‌کنند. تعلیمی که نتیجه و حاصل آن، پرورش شخصیت 

علمی حکیمی است که موحد و مهذب می‌باشد و با بصیرت علمی و به کمک الهی، 

ساختارهای کشف حقایق علمی و دانش را اصلاح می‌کند.

ور  ورت حکیم بودن معلم در تعلیم حکیم‌پر ور . ضر ورت حکیم بودن معلم در تعلیم حکیم‌پر 33--33. ضر

اما  می‌باشد؛  خداوند  تنها  دهنده،  پرورش  چند  هر  تحقیق،  مفهومی  مبانی  اساس  بر 

و  جرقه  زمینه‌ساز  و  دهد  قرار  الهی  تربیت  و  هدایت  ابزار  را  خود  دارد  بنا  که  انسانی 

کسب توفیق بیشتر در این واسطه شدن و  گردد، برای  جوشش علمی از سوی خداوند 

را داشته  گرفتن، لازم است خودش صفات یاد شده در مورد حکیم  مجرای فیض قرار 

گر معلم، موحد و مهذب نباشد و به تسدید و تأیید امدادهای الهی  باشد. به‌طور مثال، ا

نرسد، از رزق علمی محروم می‌ماند و هم در یافته‌های علمی و هم در روش یافتن و یاد 

دادن، از موهبت حکمت و دانش حقیقی بی‌بهره می‌ماند)بهشتی، 1397: 352-350(. 

گر  ا دارد،  گردان  شا تشویق  و  تحریک  و  موعظه  بر  بنا  معلم،  که  جایی  در  این  بر  علاوه 

خود مهذب نباشد، کلام خود را بی‌اثر می‌کند. هر چند خداوند برای هدایت بندۀ خود، 

منتظر کسی نمی‌ماند. نکته‌ای که در روایت امام علی)علیه‌السلام( نیز به آن اشاره شده 

است: »کسی‌که خود را جلودار دیگران قرار می‌دهد، باید ابتدا خود را تعلیم و تهذیب 

.paradigms . 	1



27

ـم
ـــــــ

ـــــــ
دهـ

ــــز
ــــی

ســ
م و 

ـــــــ
هــــ

زد
دوا

ره 
دو

و - 
و د

ک 
ح ی

سط
ره(

ی)
حــل

مه 
علا

ره 
ـوا

شنــ
 ج

ده
گزی

ت بر
الا

مق
عه‌

مو
مج

کند که تربیت دیگران، در درجۀ اول، با رفتار و در درجۀ بعد، با زبان و گفتار او صورت 

که  »دانشمندی  می‌خوانیم:  دیگری  حدیث  در  حکمت73(.  1414ق:  بگیرد«)رضی، 

نمی‌نشیند،  متعلمین  جان  در  او  علمی  پندهای  نمی‌کند،  عمل  خود  دانسته‌های  به 

ی سنگ صاف می‌غلطد و بر آن باقی نمی‌ماند«)کلینی،  همانند قطرات بارانی که از رو

1407ق: 44/1(. 

تفکر  به  و  باشد  نداشته  را  علمی  بصیرت  و  خلاقیت  ویژگی  معلم  گر  ا  ، دیگر طرف  از 

انفعالی و غیرخلاق و بدون بصیرت علمی، عادت کرده باشد، ممکن است ناخواسته، 

گرد خود شود و میان او و دستیابی به  ی و ترجمه‌گرایی شا موجب تقلیدگری، مدل‌باز

فضیلت حکمت، فاصله ایجاد کند.))) 

44. یافته‌های تحقیق. یافته‌های تحقیق

و  یج  تدر اصل  کوشش،  اصل  تکریم،  اصل  مانند  علمی،  تربیت  کلی  اصول  بر  علاوه 

از فرصت‌ها، اصل توجه به  کمال‌خواهی، اصل استفاده  ، اصل اعتدال، اصل  استمرار

دانش‌پژوه،  و شرایط  موقعیت  با  تناسب محتوا  در  انعطاف  و  متربی  فردی  تشخصات 

موضوعات  در  تنوع‌بخشی  با  نشاط‌زایی  اصل  ی،  امیدوارساز و  ی  امیدوار اصل 

عینیت  اصل  یس،  تدر فضای  معتدل  ی  زیباساز و  ی  هنرورز اصل  روش‌ها،  و  درسی 

308-309؛   :1396 حسینی‌زاده،  و  ارزشیابی)داوودی  اصل  و  محتوا  ی  ملموس‌ساز و 

که معلمان و مربیان حکیم‌پرور محسوب می‌شوند)توبه: 128؛  . از توصیفات قرآن و روایات در مورد انبیاء  	1
کهف: 6؛ یونس: 39و 72؛ طه: 114؛ آل عمران: 79؛ صف:2؛ قصص: 34؛ هود:112؛ کلینی، 1407ق: 39/1( 
در  خشیت  کرد:  استقراء  ترتیب  این  به  را  حکیم‌پرور  معلم  در  مطلوب  ویژگی‌های  از  دیگر  برخی  می‌توان 
برابر خداوند، عامل به گفتار خود، نظم و انضباط، خلاقیت فکری، تفکر فلسفی، حقیقت‌جویی و انصاف 
گردان، امید به  ی، عشق به تکامل شا علمی، اخلاص در عمل و نداشتن چشم‌داشت مادی، حلم و بردبار
ی، هنرمندی  یط، انعطاف رفتار ی از افراط و تفر موفقیت، توکل به خدا، استقامت، شجاعت، اعتدل و دور
کلینی، 1407ق: 36/1؛ جعفری، 1390:  ی از تکلف)رک:  ی، تواضع داشتن، وقار و متانت، و دور و هنرورز

125-181؛ قرائتی، 1393: 95-15(.



28

ره(
ی)

حــل
مه 

علا
ره 

ـوا
شنــ

 ج
ده

گزی
ت بر

الا
مق

عه‌
مو

مج
ـم

ـــــــ
ـــــــ

دهـ
ــــز

ــــی
ســ

م و 
ـــــــ

هــــ
زد

دوا
ره 

دو
و - 

و د
ک 

ح ی
سط

بر  59-69 و 85-90(، بیشتر ناظر به صرف یاددهی معلومات هستند.  حسنی، 1399: 

اساس مبانی بیان شده در قسمت قبل، اصول ذیل که ناظر به یاددهی معلوات با هدف 

ی است، قابل استقراء و استنباط می‌باشند: حکیم‌پرور

44--11. اصل همراهی تعلیم با توحیدمحوری . اصل همراهی تعلیم با توحیدمحوری 

ی، این است که حقیقت خداخواهی و عبودیت، می‌بایست در  مراد از اصل توحیدمحور

کم باشد که این امر بدون داشتن نیت خالص برای  فضای تعلیم و تعلم حکیم‌پرور حا

، داشتن نگاه توحیدی و آیت‌شناسانه،  از این‌رو و  و به یاد خدا حاصل نمی‌شود  خدا 

ی قرار می‌گیرد؛ زیرا  حتی در مطالعۀ تجربی نسبت به عالم تکوین نیز لازمۀ توحیدمحور

عملی  ذکر  و  آفاقی  سیر  از  ندارد،  را  نگاه  این  خود،  مطالعات  در  که  متعلمی  و  معلم 

عشق  کمیت  حا و  شدن  ایجاد  ی،  توحیدمحور دیگر  قهری  لازمۀ  است.  غافل  خداوند 

الهی به تکامل و قرب به حق و »حبّ فی الله« در فضای تعلیم و تعلم است؛ زیرا معلم 

و متعلم برای شناخت خدا و افزایش محبت به خدا و با هدف به‌کارگیری علوم آموخته 

شده برای خدمت به عیال خدا، در طریق علم قدم میگذارند و با این حساب، معلم 

کم‌فروشی نمی‌کند و متعلم در آموختن، متواضع است و  در آموختن، بخل نمی‌ورزد و 

حقیقتا، خود را مدیون و سپاسگزار نسبت به معلم می‌داند.

، شامل توحید در معرفت، عبادت و  ی، در اصل مذکور پس به‌طور خلاصه، توحیدمحور

عبودیت، توحید در استعانت و توحید در محبت می‌شود و تعلیم و تعلم به یاد خدا و 

برای خدا صورت می‌گیرد. 

که می‌توانند  نصوص دینی متعددی، در باب آداب تعلیم و تعلم توحیدی وجود دارد 

مستندات استنباط اصل مذکور و با تعریف فوق قرار گیرند. 

در مورد تعلیم و تعلم، با نیت خالص برای خداوند و نه به انگیزه‌های مادی، مانند شهرت 



29

ـم
ـــــــ

ـــــــ
دهـ

ــــز
ــــی

ســ
م و 

ـــــــ
هــــ

زد
دوا

ره 
دو

و - 
و د

ک 
ح ی

سط
ره(

ی)
حــل

مه 
علا

ره 
ـوا

شنــ
 ج

ده
گزی

ت بر
الا

مق
عه‌

مو
مج

از اهل بیت)علیهمالسلام(، به دست ما  روایات متعددی  و مانند آن،  کسب درآمد  و 

که نشان می‌دهد آثار ملکوتی تعلیم و تعلم،  رسیده است)کلینی، 1407ق: 47-34/1( 

مانند تکریم، توسط فرشتگان و دعای آن‌ها و حتی دعای حیوانات برای طالب علم که 

قطعا مستجاب است و برکات علمی دارد، مشروط به اخلاص در کسب علم است. امام 

کند و برای خدا  گیرد و به آن عمل  صادق)علیهالسلام( می‌فرماید: »کسی‌که علم را فرا

تعلیم دهد، در ملکوت آسمان‌ها، بسیار مورد تعظیم و بزرگداشت واقع می‌شود، پس گفته 

گرفت و برای خدا عمل کرد و برای خدا تعلیم کرد«)همان: 35/1 (.  می‌شود برای خدا فرا

روایات این‌چنین که در مورد ارزش علم سخن می‌گویند، از نظر قواعد استنباط، دارای 

اطلاق هستند و تقیید آن‌ها به علوم دینی، دلیل محکم میخواهد که به‌نظر وجود ندارد 

و حتی روایات امر به طلب علم و حکمت از چین و از مشرکین، خود دلیل بر شمول 

، استفاده از واژۀ تعلیم  این روایات، نسبت به علوم غیر الهیات می‌شود. از طرف دیگر

در مورد آموزش دادن حرفه و فنون مورد نیاز جامعه، مؤید این برداشت می‌باشد)جوادی 

آملی، 1392: 80-76(.

بله همان‌طور که استاد مطهری اذعان کرده)مطهری، 1384: 182(، مقتضای جمع عرفی 

میان این روایات و روایاتی که آموختن علوم غیر نافع را مذمت می‌کند)کلینی، 1407ق: 

ی با قصد قربت، به‌شرط این‌که آن علم،  32/1(، این است که گفته شود، هرگونه علم‌آموز

انسانها سودمند باشد، در اسلام مطلوب است و اساسا،  یا آخرت  و  آبادانی دنیا  برای 

اصلی  عناصر  از  رساندن،  سود  و  بردن  سود  و  آموخته‌ها  به  کردن  عمل  برای  آموختن 

یکی  و  می‌باشد  نیز  حکمت  موهبت  اعطای  زمینه‌ساز  که  است  ی  توحیدمحور اصل 

از اصول تعلیم در سیرۀ معصومین )علیهم السلام(، اصل عمل‌گرایی است)داوودی و 

حسینی‌زاده، 1396: 300(.

کردن به آن‌چه انسان فرامی‌گیرد، هم موجب تعمیق  بر اساس بیانات معصومین، عمل 



30

ره(
ی)

حــل
مه 

علا
ره 

ـوا
شنــ

 ج
ده

گزی
ت بر

الا
مق

عه‌
مو

مج
ـم

ـــــــ
ـــــــ

دهـ
ــــز

ــــی
ســ

م و 
ـــــــ

هــــ
زد

دوا
ره 

دو
و - 

و د
ک 

ح ی
سط

و  می‌گردد)حسینی‌زاده  حکمت  موهبت  و  علمی  توفیقات  موجب  همچنین  و  علمی 

، مطابق سنت الهی، ازدیاد نعمت در پی  مشایخی، 1393: 35(. در حالی‌که ترتب این آثار

ی عملی است)ابراهیم: 7(. امیرالمؤمنین می‌فرماید: »علم و عمل همنشین  سپاسگزار

گرفت، می‌بایست به آن عمل کند؛ زیرا علم، عمل را صدا  یکدیگرند، پس هر کس علم فرا

کوچ می‌کند«)رضی، 1414ق: حکمت 366(.  گر عمل او را اجابت نکند، علم  میزند، ا

امام باقر نیز می‌فرماید: »هر کس به آن‌چه می‌داند، عمل کند، خداوند آن‌چه را نمی‌داند، 

به او می‌آموزد«)دیلمی، 1408ق: 301(.

همچنین استعانت از خداوند در هر حال و مخصوصا در انجام رسالت خطیر معلمی 

ی برای جوشاندن چشمه‌های حکمت در متعلم است، در قرآن مورد  که در پی زمینه‌ساز

)صلی‌الله‌ع کید واقع شده است)حمد: 5؛ هود:88( و در دعای روایت شده از پیامبر تأ

گردیده )طباطبایی،  یس نیز استعانت از خداوند بیان  لیه‌وآله‌وسلم(، برای شروع به تدر

که هر چند سند رجالی آن محل خدشه است؛ اما متن آن خالی از ابهام   )103  :1386

در  تسامح  قاعدۀ  استناد  به   ، دیگر طرف  از  و  ندارد  وجود  بودن  جعلی  احتمال  و  بوده 

ادلۀ سنن)بجنوردی، 1430ق: 336/3(، می‌توان خواندن این دعا و استعانت از خداوند 

که در صدد  ثواب دانست. در هر صورت، تعلیم حکیم‌پرور  را دارای  یس  در حال تدر

یافت فیوضات الهی است، می‌بایست با استعانت  ی برای نورانیت فکر و در زمینه‌ساز

به درگاه خداوند همراه گردد.

ی  در مورد نصوص مربوط به داشتن نگاه آیت‌شناسانه، می‌توان گفت قرآن کریم در بسیار

خداجویانه  را  عالم  پدیده‌های  تمام  موحد،  و  مؤمن  بندۀ  که  می‌شود  یادآور  آیات،  از 

خداوند  از  هنرنمایی  نشانه‌های  و  آیات  به‌دنبال  کامل،  دقت  با  و  می‌کاود  می‌نگرد، 

می‌گردد)عنکبوت: 43؛ آل عمران: 191-190(.

از چیستی و چگونگی پدیده‌ها، سیر  افقی و پرسش‌گری  بر سیر  ، علاوه  به تعبیر دیگر



31

ـم
ـــــــ

ـــــــ
دهـ

ــــز
ــــی

ســ
م و 

ـــــــ
هــــ

زد
دوا

ره 
دو

و - 
و د

ک 
ح ی

سط
ره(

ی)
حــل

مه 
علا

ره 
ـوا

شنــ
 ج

ده
گزی

ت بر
الا

مق
عه‌

مو
مج

و   )620/16 و   304/12  :1388 آملی،  می‌کند)جوادی  دنبال  نیز  را  آن‌ها  چرایی  و  عمودی 

، 1389: 108(، یکی از جنبه‌های  گفته‌اند)همو که برخی اندیشمندان معاصر  همان‌طور 

تعلیم  اصول  زمرۀ  در  اصل،  این  برشمردن  تربیت،  و  تعلیم  فضای  ی  اسلامی‌ساز مهم 

اسلامی است.

ی، یعنی وجود محبت، می‌توان به سیرۀ تعلیم حکیم‌پرور  در مورد لازمۀ دیگر توحیدمحور

که حتی در میان سخنرانی یا معرکه نبرد نظامی نیز این ارتباط  کرد  معصومین تمسک 

309؛  و   83 1398ق:  صدوق،  است)شیخ  نشده  کمرنگ  گردی،  شا و  استاد  عاطفی 

به  عشق  راستای  در  را  یادگیری  و  یاددهی  معصومین،  زیرا  36-44(؛   :1388 مطهری، 

خدا و تکامل بندگان خدا انجام می‌دادند. یکی از اثرات این محبت، فراهم کردن زمینۀ 

بیشتر  شوق  ایجاد  همچنین  و  مربی  علم‌جویی  و  علم‌دوستی  فضیلت  از  الگوپذیری 

برای خلاقیت و حقیقت‌یابی است.

44--22. اصل توجه دادن به محدودیت دستگاه ادراکی انسان. اصل توجه دادن به محدودیت دستگاه ادراکی انسان

از آن‌جا که به فرمودۀ امام علی)علیه‌السلام(، یکی از شروط رهایی از جهالت و دستیابی 

ی جستن از افراط و تفریط است)رضی، 1414ق: حکمت70( و متعلم  به حکمت، دور

بهره‌مند  شناخت‌شناسی  از  و  دارد  گاهی  آ خود  گاهی  آ بر  علمی،  بصیرت  با  حکیم 

ی نظریات علمی  ی محدودیت دستگاه فکری انسان)إسرا: 85( و یادآور است، یادآور

انعام: 116و 148؛ یونس:  ابطال شده)بقره: 78؛ آل عمران: 154، 169 و 180؛ نساء:175؛ 

:2؛ نجم: 28(،  24، 36 و 66؛ هود: 27؛ إسراء: 52؛ کهف: 35-36؛ جاثیه: 24و32؛ حشر

ی  سبب می‌شود، اولا، دانش‌پژوه در دستیابی به نتایج تحقیقات، از عجله کردن خوددار

کتفا به معلومات تجربی خود، متافیزیک را انکار نکند و با احساس نیاز  کند و ثانیا، با ا

ی بجوید.  به خداوند، از او که معلم حقیقی انسان است، یار



32

ره(
ی)

حــل
مه 

علا
ره 

ـوا
شنــ

 ج
ده

گزی
ت بر

الا
مق

عه‌
مو

مج
ـم

ـــــــ
ـــــــ

دهـ
ــــز

ــــی
ســ

م و 
ـــــــ

هــــ
زد

دوا
ره 

دو
و - 

و د
ک 

ح ی
سط

وش‌های دستیابی به گزاره‌های علمی وش‌های دستیابی به گزاره‌های علمی. اصل نقادی ر 44--33. اصل نقادی ر
ی از آیات قرآن،  گردان، نقش مهمی دارد و در بسیار ی شا رعایت این اصل در خلاق‌ساز

تقلیدهای  و  فکری  اسارت  از  رهایی  و  آزاداندیشی  به  الهی  انبیای  حکیم‌پرور  توصیۀ 

آیات، شامل  این  که اطلاق  کورکورانه دیده می‌شود)بقره: 169-170؛ هود:27؛ سبأ: 46( 

علوم  در  علمی  گزاره‌های  به  دستیابی  روش‌های  از  مذموم  تقلید  و  فکری  اسارت‌های 

انسانی و طبیعی که توسط دیگران ابداع شده‌اند نیز می‌باشد و انصراف آن به اعتقادات 

ی است. به‌طور مثال، در انتهای آیه 170 سورۀ بقره می‌فرماید:  مذهبی، یک انصراف بدو

ی ننموده بودند، باز هم درست است  گر پدرانشان، هدایت یافته نبودند و اندیشه‌ورز »آیا ا

که از آن‌ها تقلید کنند؟«. این قسمت از آیه که عرفا بیانگر علت مذمت از اسارت فکری 

محسوب می‌شود، شامل هر نوع تبعیت از اندیشه و نظریۀ هدایت نیافته، ناصحیح و 

غیرمعقول می‌شود.

با توجه به تعریفی که از خلاقیت انجام شد، یکی از مهم‌ترین بایسته‌های ابتکار و ایجاد 

علمی  گزاره‌های  و  پدیده‌ها  ندیدن  عادی  و  پرسش‌گری  جدید،  علمی  ساختارهای 

انبیاء: 7؛  که در قرآن و روایات، مورد سفارش واقع شده است)نحل: 43؛  است. امری 

که در نصوص اسلامی وارد شده،  ی‌شهری، 1389: 152/5-153( و همان‌طور  محمدی ر

تقویت این روحیه، با تشویق در پی پرسش‌گری و همچنین تکمیل، تصحیح و هدایت 

.ک: بقره: 215، 189، 217، 219، 220، 222؛ مائده:  پرسش‌های دانش‌پژوه انجام می‌شود)ر

محمدی  42؛  نازعات:  105؛  طه:  83؛  کهف:  85؛  إسراء:  1؛  انفال:  187؛  اعراف:  4؛ 

153/5-156(. در نصوص دیگری، توصیه شده است تا امور به ظاهر  ی‌شهری، 1389:  ر

و   155 خطبه  1414ق:  رضی،  17-21؛  غاشیه:  3-4؛  بنگریم)ملک:  تعجب  با  را  عادی 

185(. این نوع مطالعه، زمینۀ خلاقیت و بصیرت علمی را فراهم می‌گرداند.

: 35؛  گرفته است)طور در آیات متعددی، مسلمات مخاطب، مورد تردید و پرسش قرار 



33

ـم
ـــــــ

ـــــــ
دهـ

ــــز
ــــی

ســ
م و 

ـــــــ
هــــ

زد
دوا

ره 
دو

و - 
و د

ک 
ح ی

سط
ره(

ی)
حــل

مه 
علا

ره 
ـوا

شنــ
 ج

ده
گزی

ت بر
الا

مق
عه‌

مو
مج

بقره: 216(؛ زیرا با تلنگر و ضربه‌های ملایم فکری، زمینه‌های تنبه نسبت به بدیهیات و 

کتشافات جدید، فراهم می‌شود.  البته این تشکیک و پرسش‌گری،  همچنین خلاقیت و ا

افراط  گذشت،  که  همان‌طور  زیرا  190-192(؛   :1384 باشد)مطهری،  معتدل  می‌بایست 

اجتماع  استحاله  مانند  اولیه،  بدیهیات  در  تشکیک  و  است  حکمت  خلاف  کردن 

نقیضین، سرانجام به سفسطه، جهالت و سردرگمی ختم می‌گردد. 

وحیۀ جهادی و شجاعت علمی وحیۀ جهادی و شجاعت علمی. اصل تقویت ر 44--44. اصل تقویت ر

و  است  علمی  نظریات  قبول  در  تفرد  مستلزم  خلاقیت،  و  ابتکار  عادتا،  که  آن‌جا  از 

برای  تلاش  شود،  مبتکر  و  خلاقانه  دانش‌پژوهی  مانع  است  ممکن  تنهایی،  از  هراس 

علی  امام  است.  حکیم‌پرور  تعلیم  بایسته‌های  و  اصول  از  متعلم،  علمی  شجاعت 

ید و پیروان آن کم بودند، احساس تنهایی  گر در مسیر صحیح گام می‌گذار می‌فرماید: »ا

و  طریقه  شامل  و  دارد  اطلاق  فرمان،  این  :خطبه201(.  1414ق  نکنید«)رضی،  نگرانی  و 

مسیر صحیح علمی و دانش‌پژوهی نیز می‌شود. اساسا، رزق علمی و معنوی مؤمنین، از 

گمان نمی‌کنند، به ایشان می‌رسد و توجه دادن به این سنت الهی، موجب  که  آنجایی 

به  »نسبت  می‌فرماید:  علی)علیه‌السلام(  امام  که  همان‌طور  می‌شود.  علمی  شجاعت 

که موسی بن عمران، به‌منظور تهیه  ی، امیدوارتر باش، همان‌طور  آن‌چه به آن امید ندار

شعله‌ای آتش حرکت کرد و با مبعوث شدن به نبوت بازگشت«)کلینی، 1407ق :83/5(.



34

ره(
ی)

حــل
مه 

علا
ره 

ـوا
شنــ

 ج
ده

گزی
ت بر

الا
مق

عه‌
مو

مج
ـم

ـــــــ
ـــــــ

دهـ
ــــز

ــــی
ســ

م و 
ـــــــ

هــــ
زد

دوا
ره 

دو
و - 

و د
ک 

ح ی
سط

نتیجه‌گیری نتیجه‌گیری.   .55

یافته‌های تحقیق، نشان می‌دهند، دانش‌پژوه حکیم، علاوه بر انجام مجاهدت علمی و 

داشتن خلاقیت فکری، در اعتقاد و عمل، موحد و مهذب است و اصول تربیت علمی 

ی، اصل توجه دادن به  چنین فردی، عبارت‌اند از اصل همراهی تعلیم با توحید محور

کات انسان، اصل نقادی روش‌های دستیابی به گزاره‌های علمی و اصل  محدودیت ادرا

تقویت روحیۀ جهادی و شجاعت علمی. در نتیجه، رعایت اصول تعلیم حکیم‌پرور که 

تا مجاهدت‌های علمی، خلاقانه،  از متون اسلامی استنباط شده‌اند، موجب می‌شود 

و  باشد  اسلام  توحیدی  مکتب  بر  تکیه  با  و  دانش  حقیقت  به  کثری  حدا دستیابی  با 

ی  ی »اجتهاد و مدل‌ساز گفتمان‌ساز اهداف مورد نظر امام خامنه‌ای)دام ظله(، یعنی 

گام دوم انقلاب اسلامی، با اصول تعلیم و تربیت  علمی، به همراه تهذیب اخلاقی« در 

علمی حکیم‌پرور تأمین می‌گردد. 



35

ـم
ـــــــ

ـــــــ
دهـ

ــــز
ــــی

ســ
م و 

ـــــــ
هــــ

زد
دوا

ره 
دو

و - 
و د

ک 
ح ی

سط
ره(

ی)
حــل

مه 
علا

ره 
ـوا

شنــ
 ج

ده
گزی

ت بر
الا

مق
عه‌

مو
مج

66. منابع و مآخذ. منابع و مآخذ

* قرآن کریم

1. ابن شعبه حرانی، حسن بن علی )1404ق(، تحف العقول عن آل الرسول، قم: جامعه 

مدرسین حوزه.

2. ابن فارس، احمد )1429ق(، معجم مقاییس اللغه، قم: دار إحیاء الثراث العربی.

بیروت:  الشریعه،  مصباح  محمد)1400ق(،  بن  جعفر  صادق)علیه‌السلام(،  امام   .3

اعلمی.

4. ایمانی، محسن و دیگران )1394(، »شک روش‌شناختی، روشی برای تربیت اعتقادی«، 

نشریه تربیت اسلامی، ش20، صص111-93.

5. بجنوردی، حسن )1430ق(، القواعد الفقهیة، قم: دلیل ما.

اندیشه  و  فرهنگ  تهران:  قرآن،  دیدگاه  از  تربیت  مبانی   ،)1397( محمد  بهشتی،   .6

اسلامی.

علامه  آثار  نشر  مؤسسه  تهران:  تربیت،  و  تعلیم  ارکان   ،)1390( محمدتقی  جعفری،   .7

جعفری.

یارت جامعه کبیره، قم: إسراء. 8. جوادی آملی، عبدالله )1384(، ادب فنای مقربان شرح ز

9.  )1388(، تفسیر تسنیم، قم: إسراء.

10.  )1389(، منزلت عقل در هندسه معرفت دینی، قم: إسراء.

11.  )1392(، مفاتیح الحیاة، قم: إسراء.

12. حاجی ده آبادی، محمدعلی )1398(، درآمدی بر نظام تربیتی اسلام، قم: المصطفی.

13. حبیبی، رضا )1394(، درآمدی بر فلسفه علم، قم: مؤسسه آموزشی امام خمینی)ره(. 

ک: جهاد دانشگاهی. 14. حسنی، سعید )1399(، پژوهشی پیرامون نظام تربیتی اسلام، ارا

15. حسین‌زاده، محمد )1395(، معرفت¬شناسی، قم: مؤسسه آموزشی امام خمینی)ره(.



36

ره(
ی)

حــل
مه 

علا
ره 

ـوا
شنــ

 ج
ده

گزی
ت بر

الا
مق

عه‌
مو

مج
ـم

ـــــــ
ـــــــ

دهـ
ــــز

ــــی
ســ

م و 
ـــــــ

هــــ
زد

دوا
ره 

دو
و - 

و د
ک 

ح ی
سط

انقلاب  ]مکتب  اسلامی  دولت  »الف«(،   1398( سیدعلی  خامنه‌ای،  حسینی   .16

اسلامی دفتر ششم[، قم: معارف.

17.  )1398 »ب«(، تمدن اسلامی ]مکتب انقلاب اسلامی دفتر هشتم[، قم: معارف.

18. حسینی‌زاده، سیدعلی و شهاب‌الدین مشایخی )1393(، روش‌های تربیتی در قرآن، 

قم: پژوهشگاه حوزه و دانشگاه.

پناه، عبدالحسین و دیگران )1396(، انسان‌شناسی اسلامی، چاپ دوم، قم:  19. خسرو

معارف.

پناه، عبدالحسین )1394(، فلسفه علوم انسانی، قم: معارف. 20. خسرو

21. خفاجی، احمدبن¬محمد )1418ق(، شفاء الغلیل فیما فی کلام العرب من الدخیل، 

بیروت: دارالکتب العلمیه.

اهل  و  پیامبر  تربیتی  سیرۀ   ،)1396( حسینی‌زاده  سیدعلی  و  محمد  داوودی،   .22

بیت)علیهم‌السلام(، قم: پژوهشگاه حوزه و دانشگاه.

آل  قم:  المؤمنین،  صفات  فی  الدین  أعلام  )1408ق(،  محمد  بن  حسن  دیلمی،   .23

البیت.       

طلیعة  قم:  القرآن،  الفاظ  مفردات  )1428ق(،  محمد  بن  حسین  اصفهانی،  راغب   .24

. النور

گورجی، محمد و عباس شیخ شجاعی ) 1398(، نقش مربی در تربیت بر  25. رحمانی 

اساس مبانی ملاصدرا، پژوهش در مسائل تعلیم و تربیت اسلامی، ش45، صص23-5.

انوار  قم:  صالح،  صبحی  نسخه  البلاغه،  نهج  )1414ق(،  ابوالحسن  رضی،  سید   .26

الهدی.

27. صدوق، محمدبن علی )1378ق(، عیون اخبار الرضا، قم: جهان.

28.  )1398ق(، التوحید، قم: جامعه مدرسین حوزه.



37

ـم
ـــــــ

ـــــــ
دهـ

ــــز
ــــی

ســ
م و 

ـــــــ
هــــ

زد
دوا

ره 
دو

و - 
و د

ک 
ح ی

سط
ره(

ی)
حــل

مه 
علا

ره 
ـوا

شنــ
 ج

ده
گزی

ت بر
الا

مق
عه‌

مو
مج

تهران:  کوتاه(،  یس)متن  تدر فنون  و  روش‌ها  کلیات   ،)1378( اله،  امان  صفوی،   .29

. معاصر

بیروت:  القرآن،  تفسیر  فی  المیزان  )1422ق(،  محمدحسین،  سید  طباطبایی،   .30

الأعلمی.

31. طباطبایی، سید محمدرضا )1386(، المراد من منیة المرید، قم: دارالعلم.

امام  آموزشی  مؤسسه  قم:  مقدماتی،  فلسفه   ،)1392( عبدالرسول  عبودیت،   .32

خمینی)ره(.

33. عسگری، حسن بن عبدالله )1400ق(، الفروق فی اللغة، بیروت: دار الآفاق الجدیدة.

34. عیاشی، محمدبن مسعود، )1380ق(، تفسیر العیاشی، تهران: علمیه.

و  ابهام  تحمل  قدرت  بین  رابطه   ،)1389( کاوند  کا علی¬رضا  و  یشه  آو غلامی،   .35

خلاقیت، اندیشه‌های نوین تربیتی، ش4، صص168-153.

36. فیاضی، غلام¬رضا )1395(، درس¬نامه علم¬النفس فلسفی، تهران: سمت.

37. قرائتی، محسن )1393(، اخلاق آموزش، تهران: درس¬هایی از قرآن.

عالی،  آموزش  در  موفق  یاددهی-یادگیری  تجربیات   ،)1390( محمدرضا  کرامتی،   .38

. تهران: صدای معاصر

39. کلینی، محمد بن یعقوب )1407ق(، الکافی، تهران: دارالکتب الاسلامیة.

 ، الاطهار الائمة  اخبار  لدرر  الجامعه  الانوار  بحار  )1403ق(،  محمدباقر  مجلسی،   .40

بیروت: دار إحیاء التراث العربی.

قم:  فارسی،  ترجمه  با  الحکمه  میزان   ،)1389( محمد،  ی‌شهری،  ر محمدی   .41

دارالحدیث.

42. مداحی، جواد و سید علی حسینی‌زاده )1392(، بررسی و تحلیل روش‌های پرورش 

تفکر خلاق در سیره معصومان، تربیت اسلامی ش17، صص121-103.



38

ره(
ی)

حــل
مه 

علا
ره 

ـوا
شنــ

 ج
ده

گزی
ت بر

الا
مق

عه‌
مو

مج
ـم

ـــــــ
ـــــــ

دهـ
ــــز

ــــی
ســ

م و 
ـــــــ

هــــ
زد

دوا
ره 

دو
و - 

و د
ک 

ح ی
سط

امام  آموزشی  مؤسسه  قم:  قرآن،  در  اخلاق   ،)1387( محمدتقی  یزدی،  مصباح   .43

خمینی)ره(.

ی، قم: مؤسسه آموزشی امام خمینی)ره(. 44.  )1396(، خوشناسی برای خودساز

45.  )1386(، آموزش فلسفه، تهران: بین الملل.

46. مصطفوی، حسن )1430ق(، التحقیق فی کلمات القرآن الکریم، بیروت: دارالکتب 

العلمیة.

، تهران: صدرا  47. مطهری، مرتضی )1384(، بیست گفتار

48.  )1385(، تعلیم و تربیت در اسلام، تهران: صدرا.

49.  )1386(، حکمت‌ها و اندرزها، تهران: صدرا.

50.  )1388(، فلسفه اخلاق، تهران: صدرا.

51.  )1389(، اصول فلسفه و روش رئالیسم، تهران: صدرا.

ی. 52. مفضّل بن عمر )بی‌تا(، توحید مفضل، قم: داور

ک از منظر آیات و  53. نورانی، سید ابوالفضل )1399(، تبیین تأثیر فضائل و رذائل بر ادرا

روایات، مطالعات معرفتی در دانشگاه اسلامی، ش2، صص 288-269.



چکیدهچکیده

یست محیطی و  تحقق قانون طلایی اخلاق می‌تواند راهی برای برون‌رفت از بحران‌های ز

گیر باشد. مسئلۀ اصلی، این است كه این قانون چگونه می‌تواند به برون‌رفت  بلایای فرا

كه با روشی توصیفی - تحلیلی و بر  از انجام این پژوهش  کند؟ هدف  کمک  از بحران 

مبنای متون اسلامی انجام می‌شود، این است تا مهم‌ترین ظرفیت‌های این قانون را در 

ی‌های  ی عمل به این قانون، در مهار بیمار رفع بحران‌ها نشان داده و چگونگی تأثیرگذار

گیر را تبیین كند. یافته‌های تحقیق نشان می‌دهد، این قانون همان‌گونه كه خودمراقبتی  فرا

قانون،   این  اساس  بر  و  می‌دهد  قرار  نظر  مورد  نیز  را  مراقبتی  دیگر  میك‌ند،  توصیه  را 

ی  ، به‌ویژه در مسئلۀ کرونا، ابتلا به بیمار گیر ی‌های فرا چنان‌چه شخص در بحران بیمار

ی را رضایت دهد و به  را بر خود نمی‌پسندد، لزوما برای دیگری نیز نباید ابتلا به این بیمار

، جنبۀ ایجابی این قانون، چنین می‌گوید که شخص همان‌گونه که سلامت  عبارتی دیگر

را برای خود خوش دارد، برای دیگری نیز باید سلامت را بپسندد، در نتیجه، پای‌بندی 

به این قانون، انسان را وامی‌دارد تا در رعایت پروتکل‌های بهداشتی و دستورالعمل‌های 

سلامت، اهتمام جدی داشته باشد. قانون طلایی به‌عنوان یک قانون همه‌پذیر و عام، 

ون‌رفت قانون طلایی اخلاق و نقش آن در بر
ونا از بحران کر

سید هادی سهرابی
کارشناسی ارشد مدرسی معارف اسلامی، اخلاق اسلامی، دانشگاه شهید بهشتی، تهران دانشجوی 

صفحات 39 تا 71



40

ره(
ی)

حــل
مه 

علا
ره 

ـوا
شنــ

 ج
ده

گزی
ت بر

الا
مق

عه‌
مو

مج
ـم

ـــــــ
ـــــــ

دهـ
ــــز

ــــی
ســ

م و 
ـــــــ

هــــ
زد

دوا
ره 

دو
و - 

و د
ک 

ح ی
سط

یکرد اخلاقی در مدیریت  گیر را با یک رو ی فرا گرفتار بحران بیمار می‌تواند افراد جوامع 

بحران کمک کند و به نوعی وجود چنین سازش اخلاقی، با اتکاء بر قانون طلایی در کنار 

ی است. از  وضع قوانین بهداشتی و اعمال محدودیت‌های اجتماعی، امری لازم و ضرور

طرفی، تنها وضع یک سری پروتکل و دستورالعمل بهداشتی و اعمال محدودیت قانونی، 

بحران‌ها  این‌گونه  مدیریت  در  را  جوامع  نمی‌تواند  اخلاقی،  تعهد  یک  به  اتکاء  بدون 

تأمین کند. صرف وجود  قانون طلایی، راهی را پیش نخواهد برد، جز در صورتی‌که برای 

تحقق آن، موانعی همچون ضعف تخیل، نبود فرهنگ نوع‌دوستی، خاموشی عواطف و 

گردند تا زمینۀ عمل به آن، بیشتر از هر زمانی فراهم  احساسات، حسادت و ...، برطرف 

گردد.

ی کرونا. ، بیمار گیر کلیدواژگان: قانون طلایی، بحران، بلایای فرا

طرح مسئلهطرح مسئله

كه مرزهای جغرافیایی  گیر نیست  ی فرا كرونا، نخستین مورد از یك بیمار شیوع ویروس 

داده  قرار  تهدید  و  مخاطره  مورد  را  انسان  حیات  و  زندگی  و  درنوردیده  را  بشری  جوامع 

تا  دور  بسیار  گذشته‌های  در  بشری  جوامع  یخی،  تار مدارك  و  اسناد  گواهی  به  است. 

ویژگی‌های  با  متناسب  و  شده‌اند  گیر  فرا ی‌های  بیمار گرفتار  بارها  ما،  معاصر  زمان  به 

كنش‌ها و حتی تلفات متفاوت و بعضا سنگینی  فرهنگی، سیاسی و اجتماعی خود، وا

داده‌اند. از زمان ظهور اپیدمی ویروس کرونا در جهان، دانشمندان و محققان رشته‌‌های 

پدیدۀ  این  با  مختلف  ملت‌های  و  دولت‌ها  مواجهه  نحوۀ  دربارۀ  علمی،  مختلف 

اجتماعی  فنی،  علمی،  نظر  از  فرا‌گیر  ی  بیمار این  شیوع  با  مقابله  و  استثنایی  نوظهور 

که  کنند  گمان  ی از مردم  که ممکن است بسیار کرده‌اند  و اقتصادی، بحث و پژوهش 

ی، به‌طور عمده، متأثر از نظرات و  اقدامات انجام شده در راستای مبارزه با این بیمار



41

ـم
ـــــــ

ـــــــ
دهـ

ــــز
ــــی

ســ
م و 

ـــــــ
هــــ

زد
دوا

ره 
دو

و - 
و د

ک 
ح ی

سط
ره(

ی)
حــل

مه 
علا

ره 
ـوا

شنــ
 ج

ده
گزی

ت بر
الا

مق
عه‌

مو
مج

پیامدهای سیاسی،  نهایت،  در  و  آن است  با  مرتبط  و شاخه‌های  ی‌های پزشکی  تئور

در  شاید   ، خاطر همین  به  است.  گرفته  قرار  اعتنا  مورد  هم  آن  اجتماعی  و  اقتصادی 

ی،  بیمار این  با  مواجه  در  که  می‌پنداشتند  این‌چنین  برخی  کرونا،  اولیۀ  روزهای  همان 

ارائۀ راهکارهای تک نسخه‌ای، آن هم از جنس بهداشت ظاهری، می‌تواند مانع شیوع 

اورژانسی،  به‌صورت  راستا،  همین  در  که  شود  جامعه  در  کرونا  ویروس  شدن  گیر  فرا و 

پروتکل‌ها و دستورالعمل‌های بهداشتی از طرف دولت‌ها و مرکز بهداشت جهانی وضع 

گیر شدن این ویروس مزاحم و  شد؛ اما این در حالی است که رفته رفته با پیشرفت و فرا

بروز برخی حواشی و التهابات اجتماعی و فرهنگی و از طرفی، تلفات انسانی سنگین 

ید 19«، فضای جامعه را منفعل و تحت تأثیر خود قرار داد،  ثابت شد  که در سایه »کوو

در کنار راهکارهای پزشکی و پروتکل‌های بهداشتی،  باید به راهکارهای اخلاقی آن نیز 

، شاید برای خیلی  اندیشید و چارۀ نهایی را در  تعهدات اخلاقی جستجو کرد. از این‌رو

استراتژی  تعیین  در  می‌تواند  میزان  چه  تا  اخلاقی  دیدگاه‌های  که  نباشد  روشن  افراد  از 

و  پیشگیرانه  اقدامات  اتخاذ  و  گیر  فرا اپیدمی  این  با  مبارزه  در  ملت‌ها،  و  دولت‌ها 

فرآیندهای درمانی و پروتکل‌های پزشکی مؤثر باشد. حال که در چاره‌اندیشی برای دفع 

و رفع اپیدمی کرونا، نوبت به ارائه نسخه‌های اخلاقی رسیده است، این چاره‌جویی برای 

کرونا، ما را در قوانین اخلاقی با قانون زرین یا همان قانون طلایی مواجه  مدیریت بحران 

می‌کند. قانون زرین، از کلیدی‌ترین قوانین و اصول اخلاقی است که جایگاه ویژه‌ای در 

مکاتب و فرهنگ‌های مختلف دارد و به نوعی، قانونی جهان‌شمول و همه‌پذیر است 

نقشی  طلایی،  قانون  است.  داده  قرار  بنیادین  اخلاقی  اصول  در  آن‌را  پذیری،  تکرار که 

اساسی و مهم را در کاهش آسیب‌های اجتماعی و حل بحران‌ها ایفا می‌کند. با استمداد 

و عمل به این قانون ]در شرایط کنونی[، جوامع بشری خواهند توانست در مقابله با شیوع 

یشه‌کن کردن آن، از این قانون بهره گیرند. قانون زرین می‌گوید:  ویروس کرونا و در نهایت، ر



42

ره(
ی)

حــل
مه 

علا
ره 

ـوا
شنــ

 ج
ده

گزی
ت بر

الا
مق

عه‌
مو

مج
ـم

ـــــــ
ـــــــ

دهـ
ــــز

ــــی
ســ

م و 
ـــــــ

هــــ
زد

دوا
ره 

دو
و - 

و د
ک 

ح ی
سط

ی،  »آن‌چه برای خود می‌پسندی، برای دیگران نیز بپسند و آن‌چه را برای خود خوش ندار

گر  که ا «. از مفاد این قانون، بدین‌گونه می‌توان بهره جست  برای دیگران نیز خوش مدار

برای  نیز  آن‌را  به  ابتلا  را نمی‌پسندیم، خطر  ویروس  این  به  ابتلا  برای خود،  ما  چنان‌چه 

یم و نپسندیم. یعنی به همان اندازه که به سلامت فردی در برابر این  دیگران خوش ندار

یم و راضی نیستیم به این ویروس  ی اهمیت می‌دهیم و به‌عبارتی خودمراقبتی دار بیمار

اهمیت  مقدار  همان  به  هم  را  دیگران  سلامت  باید  قانون،  این  اساس  بر  گردیم،  مبتلا 

بدهیم و راضی نباشیم سلامت دیگران به مخاطره افتد. پس در نتیجه، طبق مفاد قانون 

را  فردی‌اش  سلامت  که  همان‌گونه  قانون،  این  به  عمل  برای  است  لازم  فرد  هر  طلایی، 

، سلامت دیگران به مخاطره  کند تا؛ بلکه به‌وسیلۀ او مد نظر دارد، مواظبت و مراقبت 

نیفتد. بدین معنا که ممکن است کسی در شرایط کنونی این اپیدمی، راضی نگردد که 

آنان به خطر  با  را در مواجهه  او  با رعایت نکردن پروتکل‌های بهداشتی، سلامت  کسی 

بیندازد؛ اما در عین حال، خود این شخص، همان دستورالعمل‌های بهداشتی را نسبت 

ی از شخص نقض قانون زرین است. مثلا کسی  به دیگران رعایت نمی‌کند، چنین رفتار

اما در عین حال،  را رعایت نمی‌کند؛  یا فاصله اجتماعی  نزده،  که ماسک  را می‌بینید 

همین رفتار را از دیگران نسبت به خود روا نمی‌دارد. چنین کسی، علاوه بر نقض قاعدۀ 

گردند.  سست  قاعده  این  به  پای‌بندی  و  عمل  در  نیز  دیگران  تا  می‌شود  سبب  زرین، 

کرده  افراد در یک جامعه، به چنین قانون اخلاقی عمل  گر همۀ  ا که  باید اندیشد  حال 

کاهشی  گسترده‌تر می‌شود یا با روندی  و پای‌بند باشند، آیا دامنه و زنجیرۀ این ویروس، 

روبه‌رو می‌شویم!؟ قطعا، تحقق بخشیدن و عمل همگانی به قانون طلایی، نقش کلیدی 

کرد و همچنین از  کردن این اپیدمی، ایفا خواهد  یشه‌کن  کاهش، دفع و ر و مهمی را در 

طرفی، پشتوانه‌ای محکم برای پای‌بندی و التزام به پروتکل‌های بهداشتی خواهد بود.   



43

ـم
ـــــــ

ـــــــ
دهـ

ــــز
ــــی

ســ
م و 

ـــــــ
هــــ

زد
دوا

ره 
دو

و - 
و د

ک 
ح ی

سط
ره(

ی)
حــل

مه 
علا

ره 
ـوا

شنــ
 ج

ده
گزی

ت بر
الا

مق
عه‌

مو
مج

11. قانون طلایی و تاریخچه آن. قانون طلایی و تاریخچه آن

و  معیار  بحث  در  جهان،  مختلف  اخلاقی  مکاتب  و  ادیان  فرهنگ‌ها،   ، دیرباز از 

، با عنوان »قانون  سنجههای اخلاقی، از قانونی سخن گفته‌اند که در پژوهش‌های معاصر

طلایی« یا »قاعدۀ زرین«، از آن یاد می‌شود.  قانون طلایی، دارای دو وجه ایجابی و سلبی 

که جنبۀ ایجابی]مثبت[ آن می‌گوید: »آن‌چه برای خود می‌پسندی، برای دیگران  است 

برای  ی،  ندار خوش  خود  برای  »آن‌چه  می‌گوید:  آن  سلبی]منفی[  جنبۀ  و   » بدار روا  نیز 

کثر و غالب فرهنگ‌ها  ا که در  از جمله قوانینی است  دیگران نیز مپسند«. این قانون، 

به‌شکل  قاعده،  این  گویا  ص9(.   ،1395 آزادبنی،  ی  است«)مهدو ردیابی  قابل  ادیان  و 

بشر  اخلاقی  تصمیم‌گیرندۀ  درونی  نظام  و  انسان  سرشت  و  طبیعت  در  ذاتی،  و  فطری 

گون جهان،  ، »قاعدۀ طلایی در میان فرهنگ‌ها و ادیان گونا وجود دارد.  به تعبیر گنسلر

، 1390،ص 147(. البته این  در طی 2500 سال گذشته، شاخصیت داشته است«)گنسلر

بوده  پیش  سال   2500 از  طلایی،  قانون  آغاز  نقطۀ  که  نیست  معنا  بدین   ، گنسلر سخن 

اذعان  گنسلر خود  ندارد.  و دقیق وجود  ادعایی، سندی متقن  برای چنین  زیرا  است؛ 

«)همان،  روز آنی و مد  و قرون است، نه میلی  » قانون طلایی، حکمت اعصار  كه  دارد 

ی، قانون طلایی یک پدیدۀ نوظهور و جدید نیست؛ بلکه  1390، ص 147(. به اعتقاد و

یخ بشری، به سالیان بسیار دور  برمی‌گردد. آمیختگی و پیوند آن با تار

یخ، در رابطه با این   اشتراك ادیان ابراهیمی و غیر ابراهیمی و نیز اندیشوران در طول تار

قانون، بیانگر آن است كه قانون طلایی اخلاق، لزوما وابسته با دین و آیین‌های مذهبی 

کنفوسیوس، نخستین نمونه‌های ثبت شدۀ این  با این حال، »زرتشت، بودا و  نیست.  

یخچه این  گنسلر در رابطه با تار قاعده را دارند«))))همان، 1390، ص 147(. طبق بیان 

ن ))Xv :1946 Browne نقل شده، کلام هیلل از هایفتس ))Heifetz 1991: 50 نقل  . سه نقل قول اول از براو 	1
شده است. زمان و نویسنده‌های واقعی این عبارات، در معرض مناقشات متعارف هستند.



44

ره(
ی)

حــل
مه 

علا
ره 

ـوا
شنــ

 ج
ده

گزی
ت بر

الا
مق

عه‌
مو

مج
ـم

ـــــــ
ـــــــ

دهـ
ــــز

ــــی
ســ

م و 
ـــــــ

هــــ
زد

دوا
ره 

دو
و - 

و د
ک 

ح ی
سط

یخ كه در مورد این قانون سخن گفته‌اند، بدین قرارند:  قانون اخلاقی، برخی از ناموران تار

ی  زرتشت )630-550 قبل از میلاد(: »تنها سرشتی خوب است که از انجام دادن هر کار

ی کند«. که برای خود آن سرشت، خوب نیست، در حق دیگری خوددار

بودا )563-483 قبل از میلاد(: »به‌گونه‌ای که خودتان را رنج دیده می‌یابید، دیگران را آزار 

و اذیت نکنید«.

تحت  را  فرد  حیات  کل  که  پندی  و  اصل  »آیا  میلاد(:  از  قبل   479-551( کنفوسیوس 

پند  پند،  آن  مطمئنا  باشد[  کار  در  پندی  چنین  گر  ]ا دارد؟  وجود  دهد،  قرار  خود  نفوذ 

ی است: در حق دیگران، آن‌چه آن‌ها نباید در حق تو انجام دهند،  ی و مهرورز عشق‌ورز

انجام نده«.

را در قبال دیگران انجام  ی  از میلاد(: »کار تا 10 سال بعد  از میلاد  هیلل )70 سال قبل 

کتاب مقدس است  کل  که نمی‌خواهید دیگران در قبال شما انجام دهند. این  ندهید 

ت 31 الف(. ید« )تلمود، سَبَّ ید و آن‌را بیاموز و مابقی آن، شرح و تفسیر است. حال برو

که  حضرت عیسی )6 سال قبل از میلاد تا 29 سال بعد از میلاد(: »لذا آن‌چه خواهید 

مردم با شما کنند، شما نیز بدیشان همچنان کنید؛ زیرا این است تورات و صُحُف انبیا« 

)متّی 7:12(.

ی ادیان کوچک( از جمله اسلام، آیین اورانتین، آیین  تمامی ادیان اصلی جهان )و بسیار

. ، آیین سیک، آیین مورمون و آیین هندو جِین، آیین دائو

توماس  کراتس،  ایسو  اسپینوزا،  باروخ   ، ارسطو اپیکتتوس،  آلفرد،  پادشاه  گوستین،  آ

سِنِکا،  ید،  ر توماس  داروین،  چارلز   ، باتلر جوزف  شده(،  نقل  که  تالس)آن‌گونه  پِین، 

ی  ک، جان استوارت میل، توماس هابز و بسیار کلارک، جان لا امپرور سوروس، ساموئل 

، 1390،ص 148(. )گنسلر دیگر

ی  و نمی‌آید.  درست  به‌نظر  که  می‌شود  قائل  را  تفکیکی  خود،  مقالۀ  در  آزنابور  گودوین 



45

ـم
ـــــــ

ـــــــ
دهـ

ــــز
ــــی

ســ
م و 

ـــــــ
هــــ

زد
دوا

ره 
دو

و - 
و د

ک 
ح ی

سط
ره(

ی)
حــل

مه 
علا

ره 
ـوا

شنــ
 ج

ده
گزی

ت بر
الا

مق
عه‌

مو
مج

قانون طلایی را مربوط به شرق و خصوصا آفریقا می‌داند. )موسوی مطلق، 1394، ص110( 

قانون طلایی، یک اصل عقلانی  زیرا  باشد؛  نمی‌تواند درست   ، آزنابور این تحلیل  البته 

اخلاقی است و هر ذی عقلی می‌تواند فاعل این قانون اخلاقی باشد و از طرفی، شواهد 

ی با مکتب، دین، منطقه یا فرهنگ  یخی نشان می‌دهد که این قانون ارتباط انحصار تار

توصیف  یک  حد  در  بلکه  نیست؛  تحقیقی  و  دقیق  آزنابور  سخن  لذا  و  ندارد  خاصی 

سطحی و حداقلی بوده که البته مردود است.

بر نقطۀ  که دال  و معتبری  گرفت، پاسخ دقیق  انجام  که  فراوانی  و تفحص  با جستجو 

متون  به  مراجعه  با  ولی  یافت نشد؛  در متون مختلف  باشد،  قانون طلایی  این  آغازین 

که قانون طلایی، تقریبا قریب به اتفاق، در همۀ  یخی، به‌خوبی روشن است  و منابع تار

یخی - دینی در فرهنگ‌ها و ادیان مختلف، مستقیم و غیر مستقیم، مورد اشاره  متون تار

می‌توان  شده،  یاد  قانون  این  از  آن،  در  که  منبعی  قدیمی‌ترین  البته  و  است  گرفته  قرار 

قانون  این  شروع  نقطۀ  که  نیست  این  بر  دلیل  این  هم   باز  ولی  برد؛  نام  را  کنفوسیوس 

یا  مکتب  چه  از  ابتدا  طلایی،  قانون  این‌که  از  فارغ  است.  بوده  کنفوسیوس  از  اخلاقی 

این  پیدایش  علل  از  یکی  می‌رسد  به‌نظر  قرائن،  و  شواهد  بررسی  با  شد،  آغاز  فرهنگی 

قانون، اهتمام انسان به ایجاد برابری و عدالت بوده است؛ زیرا که انسان در برابر ستم‌های 

برخواسته از نگرش نژادپرستی و نگاه نابرابرانه، همواره به‌دنبال عدالت و برابری در میان 

اقشار مختلف انسانی، فارغ از هر نوع عقیده، فرهنگ، دین و ملیتی بوده است که شاید 

خواستگاه این قانون را با توجه به این نگرش، بتوان به دوران خیلی قبل‌تر از یونان باستان، 

نابرابری و ستم واقع شده، نسبت داد و  از زمانی‌که انسان توسط ستمگران، مورد  یعنی 

که پیدایش قانون طلایی،  گواهی بر این است  همچنین محتوا و مفاد این قانون، خود 

از نخستین تلاش‌های بشر برای رسیدن به برابری و عدالت اجتماعی است. در این‌جا، 

مغنیه  محمدجواد  است.  مطلب  همین  مؤید  که  یم  می‌پرداز مغنیه  آقای  از  سخنی  به 



46

ره(
ی)

حــل
مه 

علا
ره 

ـوا
شنــ

 ج
ده

گزی
ت بر

الا
مق

عه‌
مو

مج
ـم

ـــــــ
ـــــــ

دهـ
ــــز

ــــی
ســ

م و 
ـــــــ

هــــ
زد

دوا
ره 

دو
و - 

و د
ک 

ح ی
سط

یخچۀ  در ذیل همین آموزۀ اخلاقی می‌نویسد: »این موعظه‌ای رایج و قدیمی است و تار

گون، این قانون اخلاقی،  گونا باز‌می‌گردد. در ادیان و فرهنگ‌های  از میلاد  آن، به پیش 

شده  نقل  نیز  کنفوسیوس  از  اخلاقی،  قانون  این  است.   شده  ذکر  مختلفی  عبارات  با 

کسی، نخستین  ی می‌گوید: »ما نمی‌دانیم چه  ج۳، ص ۵۰۲(. و است«)مغنیه، ۱۹۷۹، 

آن  در  فهمیده،  انسان‌های  همۀ  باشد،  هرچه  ولی  کرده؛  بیان  را  طلایی  سخن  این  بار 

یافت  اتفاق نظر دارند«)همان، ۱۹۷۹، ج۳،ص ۵۰۲ (. از این گفته‌های مغنیه، می‌توان در

در  صلح‌طلبی  و  عدالت‌طلبی  برای  فطری  و  درونی  خواستگاه  یک  طلایی،  قانون  که 

از دیرباز در فرهنگ‌های  که این قاعده،  گفت  کلی، می‌توان  جوامع بشری دارد. به‌طور 

مختلف جهان، به شکل‌های مختلف بیان شده و در تمامی ادیان، مورد تأیید است و 

این نشان از آن دارد که گویی قانون طلایی فطرتا و به‌طور ذاتی، در سرشت انسان وجود 

گرفتن آن به »قانون طلایی«، امری متأخر است و این اصطلاح، در قرن  دارد، البته نام 

یج -پس از جنگ جهانی  پا و در زبان انگلیسی ابداع شده است و به‌تدر 17یا 1۸ در ارو

اول- به بقیه زبان‌ها، راه یافته است«)موسوی مطلق، 1394، ص90(. طبق گفته موسوی 

که قانون طلایی بر سر زبان تمام فرهنگ‌ها و ادیان چرخیده و  کرد  مطلق، می‌شود ادعا 

گنسلر این‌که بگوئیم تمامی مردم سراسر فرهنگ‌ها  از نظر  گرچه  گفته‌اند،  از آن سخن 

در مورد قانون طلایی توافق دارند: »چنین ادعایی مبالغه‌آمیز است؛ ولی چندان دور از 

، 1390، ص 148(.  حقیقت]پُربیراه[ نیست«)گنسلر

22. قانون طلایی در منابع اسلامی. قانون طلایی در منابع اسلامی

آیات متعدد  در  قاعده تصریح شده است.  این  به  روایات اسلامی،  و  کریم)))  قرآن  در 

كُمْ‏ وَ الُله غَفُورٌ رَحِيمٌ؛ بايد مؤمنان هميشه بلند همت بوده و 
َ
نْ يَغْفِرَ الُله‏ ل

َ
ونَ أ  لاتُحِبُّ

َ
يَصْفَحُوا أ

ْ
يَعْفُوا وَ ل

ْ
. »وَ ل 	1

كه خدا هم در حق  يد  كنند و از بدي‌ها درگذرند آيا دوست نم‏ىدار گذشت پيشه  نسبت به خلق عفو و 
.)22 ، كه خدا بسيار آمرزنده و مهربان است«)نور كند  شما مغفرت و احسان 



47

ـم
ـــــــ

ـــــــ
دهـ

ــــز
ــــی

ســ
م و 

ـــــــ
هــــ

زد
دوا

ره 
دو

و - 
و د

ک 
ح ی

سط
ره(

ی)
حــل

مه 
علا

ره 
ـوا

شنــ
 ج

ده
گزی

ت بر
الا

مق
عه‌

مو
مج

گاه، به‌طور ضمنی، این قانون مورد توجه بوده است. به  گاه، به‌صورت مستقیم و  قرآن، 

اعتقاد برخی پژوهشگران، آیاتی از قرآن، به قانون طلایی اشاره دارد که در این‌جا، به برخی 

از آن‌ها اشاره می‌شود: 

وَزَنوهُم  اُو  کالوهُم  اِذا  وَ  یستَوفونَ  النّاسِ  عَلی  وا 
ُ
کتَال ا اِذا  ذی 

َ
اَل لِلمُطَفِفینَ  »وَیلُ  الف: 

یخسِرون«))))مطففین، ۱_۳(.

 اَلِإحْسانُ))))الرحمن‏،60(.
َ
ب: »هَلْ جَزاءُ اَلِإحْسانِ إِلّا

ذِی بَینَكَ وَ بَینَهُ عَداوَةٌ 
َّ
حْسَنُ فَإِذَا اَل

َ
تِی هِی أ

َّ
یئَةُ اِدْفَعْ بِال حَسَنَةُ وَ لَا اَلسَّ

ْ
ج: »وَ لاتَسْتَوِی اَل

هُ وَلِی حَمِیمٌ))))فصلت‏،34(.
َ
نّ
َ
كَأ

این‌ها از مهم‌ترین آیاتی است که به نوعی با قاعدۀ زرین، در ارتباط هستند و در جهت 

استشهاد برای این قاعده، می‌توان از آن‌ها سود جست.

در این‌جا، این اصل اخلاقی و انسانی را در گفتار امیرمومنان علی)علیه‌السلام( بازخوانی 

فرزندش  به  خطاب  نامه‌ای،  در  امیرالمومنین)علیه‌السلام(  حضرت  نماییم.  بازبینی  و 

اصل  این  صفین،  جنگ  از  بازگشت  هنگام  در  مجتبی)علیه‌السلام(،  حسن‌  امام 

کید تمام، این‌چنین سفارش می‌کند: »پسرم! خویشتن را معیار و مقیاس  اخلاقی را با تأ

برای  ی،  می‌دار دوست  خود  برای  را  آن‌چه  پس  بده،  قرار  دیگران  و  خود  بین  قضاوت، 

دیگران دوست بدار و آن‌چه را که برای خود نمی‌پسندی، برای دیگران نیز مپسند. ستم 

ی  ی به تو ستم شود. نیکی کن، همان‌طور که دوست دار مکن، همان‌گونه که دوست ندار

نیز  شما  ببخشاید،  را  شما  خداوند  ید  دار انتظار  که  همان‌گونه  که  میدهد  دستور  صراحتا  یفه،  شر آیه  این 
یا  و  به‌صراحت  یا  قرآن  در  نیز  دیگری  بسیار  آیات  ید.  درگذر آنان  خطاهای  از  و  ببخشایید  را  دیگران 

به‌صورت ضمنی، به این مطلب اشاره دارند.
اما  می‌گیرند؛  کامل  به‌طور  را  خود  حق  می‌کنند،  پیمانه  خود  برای  وقتی  که  آنان  فروشان،  کم  بر  وای   . 	1

کم می‌گذارند.  کنند،  ن  هنگامی‌که می‌خواهند برای دیگران پیمانه یا وز
. آیا جزای نیکی، جز نیکی است. 	2

که میان تو و  گاه )خواهی دید( همان‌کس  کن، نا . هرگز نیکی و بدی یکسان نیست، بدی را با نیکی دفع  	3
گرم و صمیمی است. گویی دوستی  او دشمنی است، 



48

ره(
ی)

حــل
مه 

علا
ره 

ـوا
شنــ

 ج
ده

گزی
ت بر

الا
مق

عه‌
مو

مج
ـم

ـــــــ
ـــــــ

دهـ
ــــز

ــــی
ســ

م و 
ـــــــ

هــــ
زد

دوا
ره 

دو
و - 

و د
ک 

ح ی
سط

برای دیگری  را  که همان  را زشت بدان  برای خویشتن چیزی  کنند.  تو نیکی  به  نسبت 

ی، به همان چیزی برای مردم راضی باش که برای خود می‌پسندی«)نهج  قبیح می‌شمار

البلاغه، نامه 31(. 

امیرالمومنین علی)علیه‌السلام( از فرزند خود امام حسن)علیه‌السلام(، چنین می‌خواهد 

تا این قاعدۀ اخلاقی را مبنا و محور  رفتارهای خود در تعامل و معاشرت با دیگران  قرار 

دهد. این‌گونه توصیه‌های حضرت، به‌طور مشروح و مفصل، برای بسط و گسترش قانون 

طلایی، در سطح روابط اجتماعی می‌باشد. 

می‌کند.  اشاره  طلایی  قانون  از  مصداق  چندین  به  اخلاقی،  پندنامۀ  این  در  حضرت 

و برای درک هرچه بهتر فقرا و نیازمندان جامعۀ  ایشان در آن جایگاه و مقام حکومتی 

خود، این‌چنین خود را جای آنان قرار داده و به نوعی با آنان، احساس و ابراز همدردی 

به اختیار  مرا  و حرص،  کرد  بر من غلبه نخواهد  و همسانی می‌کند: »هیچگاه هوایی، 

کسی محتاج  کشاند، در حالی‌که در حجاز یا یمامه،  کی‌های لذیذ نخواهد  کردن خورا

قرص نانی باشد یا شکمی سیر نخورد یا این‌که من سیر بخوابم و پیرامونم شکم‌هایی که 

از گرسنگی به پشت دوخته و جگرهایی سوخته باشد«. سپس حضرت می‌فرماید: »آیا 

که مردم مرا امیرالمؤمنین بخوانند و من در تلخی‌های روزگار با آنان  کنم  به این بسنده 

ی‌های زندگی، الگوی آنان نشوم؟«)نهج  شریک نباشم!؟ و یا این‌که در سختی و دشوار

البلاغه، نامه 45(. 

این سخن، تلنگری است به مدیران و مسئولان خرد و کلان جامعۀ اسلامی که محرومان، 

به  آن‌ها،  مسئولیت  صندلی  سر  بر  و  یاست  ر و  صدارت  دفتر  در  فقرا،  و  نیازمندان 

گر این‌ها خود به‌جای مردم بودند، این‌چنین چیزی  فراموشی سپرده نشوند، همچنان‌که ا

را روا نمی‌داشتند و خوش نداشتند که از طرف مسئولیت حکومت، مورد بی‌توجهی قرار 

گیرند. 



49

ـم
ـــــــ

ـــــــ
دهـ

ــــز
ــــی

ســ
م و 

ـــــــ
هــــ

زد
دوا

ره 
دو

و - 
و د

ک 
ح ی

سط
ره(

ی)
حــل

مه 
علا

ره 
ـوا

شنــ
 ج

ده
گزی

ت بر
الا

مق
عه‌

مو
مج

که به‌حق، می‌توان آن‌را  امام علی)علیه‌السلام( در عهدنامۀ معروف خود به مالک اشتر 

ی اجتماعی نام نهاد نیز با توجه به حرمت و قداست  منشور عدالت‌طلبی و اخلاق‌مدار

ذاتی انسان، او را به دوستی و مهربانی، نه تنها با مسلمانان؛ بلکه با همۀ انسان‌ها دعوت 

ی باشی که خوردن آنان  می‌کند: »با همه دوست و مهربان باش، مبادا چون حیوان شکار

«)همان، نامه  و یا همنوع تو تواند  ی؛ زیرا مردم دو دسته‌اند: یا همکیش  را غنیمت دار

.)53

است،  معروف   )Silver Rule( سیمین  قاعدۀ  به  آن  سلبی،  جنبۀ  که  طلایی  قانون 

از  سخن  دیگر  در  که  نمی‌پسندی  خود  حق  در  که  دارد  رفتارهایی  از  ی  دور بر  کید  تأ

که  است  بس  همین   ، تو تربیت  »در  است:  آمده  چنین  نیز  امیرالمومنین)علیه‌السلام( 

ی، از آن اجتناب نمایی«)همان، حکمت365و ۴۱۲(.  آن‌چه را که از دیگری بد می‌دار

یم مورد احترام و محبت دیگران  حال اندکی اندیشه نماییم، آیا همان‌گونه که دوست دار

سر  از  کسی  گر  ا می‌کنیم؟  رفتار  و  می‌اندیشیم  چنین  نیز  ما  دیگران،  دربارۀ  گیریم،  قرار 

ی را امری غیر اخلاقی  بی‌صداقتی و کم‌لطفی، با ما برخورد نماید، آیا چنین عمل و رفتار

ی را اتخاذ  و نادرست می‌دانیم؟ حال باید ببینیم خودمان در چنین موقعیتی، چه رفتار

خواهیم کرد.

این  با  مطابق  و  ی  مواز ی  رفتار موقعیت،  یک  در  تا  می‌کند  کمک  ما  به  طلایی،  قانون 

از خود نشان داده و تصمیمی اخلاقی اتخاذ نماییم. در چنین حالتی، فقط  را  قاعده 

آیا راضی  که  بیاندیشیم  بروز دهیم،  از خود  ی  رفتار که خواستیم  کافی است در هر جا 

باید  بود،  منفی  ما  پاسخ  گر  ا دهد؟  انجام  ما  به  نسبت  دیگری  را  رفتار  همین  هستیم 

مطمئن باشیم که رفتار ما درست و اخلاقی نیست. این ظرفیت قانون طلایی است که 

که رفتار خود را از منظر نگاه  این زمینه را برای یک تخیل اخلاقی در ما ایجاد می‌کند 

یابی و سنجش قرار دهیم. دیگری نیز بنگریم تا بتوانیم رفتار خود را مورد ارز



50

ره(
ی)

حــل
مه 

علا
ره 

ـوا
شنــ

 ج
ده

گزی
ت بر

الا
مق

عه‌
مو

مج
ـم

ـــــــ
ـــــــ

دهـ
ــــز

ــــی
ســ

م و 
ـــــــ

هــــ
زد

دوا
ره 

دو
و - 

و د
ک 

ح ی
سط

ون‌رفت از بلایای فراگیر ون‌رفت از بلایای فراگیر. مؤلفه‌های مؤثر قانون طلایی در بر 33. مؤلفه‌های مؤثر قانون طلایی در بر

طلایی،  قانون  در  مهم  کاربست‌های  از  یکی  که  می‌دهد  نشان  پژوهش  این  یافته‌های 

و  گیر  فرا ی‌های  بیمار از  برون‌رفت  در  را  مهمی  نقش  که  است  دگرمراقبتی  و  ی  دگرگرو

که هر انسانی، در وضعیت بحرانی  کند. بدین شکل  کرونا می‌تواند ایفا  ی  به‌ویژه بیمار

گیر و هرگونه اپیدمی، علاوه بر خودمراقبتی و رعایت  ی‌های فرا و در شرایط شیوع بیمار

به  که  اندازه  همان  به  و  گوید  لبیک  نیز  نوع‌دوستی  درونی  ندای  به  فردی،  بهداشت 

سلامت فردی اهتمام دارد، سلامت دیگران را هم سلامت خود پندارد و به همان مقدار 

که در خود مراقبتی می‌کوشد، به دگرمراقبتی نیز توجه کند.

ی‌های  آن‌چه از این پژوهش به‌دست می‌آید، این است که برای برون‌رفت از بحران بیمار

، نیازمند بستری مناسب برای عمل به قانون طلایی هستیم تا با عمل به این قانون  گیر فرا

، در این‌جا،  گیر خارج شد. به همین خاطر ی‌های فرا اخلاقی، بتوان از بحران شیوع بیمار

به برخی از مهم‌ترین مؤلفه‌های تحقق و اجرایی شدن این قانون اخلاقی اشاره می‌کنیم.

  11--33: درک همسانی انسان‌ها در ساختار وجودی)انسان‌دوستی(: درک همسانی انسان‌ها در ساختار وجودی)انسان‌دوستی(

و  عاطفی  احساسی  روانی،  ـ  ذهنی  ساختار  که  است  این  طلایی،  قانون  پیش‌فرض 

هیجانی انسان‌ها، با یکدیگر مشترک است. همۀ انسان‌ها، از طبع مشترک برخوردارند 

گر در  و دردهای مشترک، رنج‌های مشترک و لذت‌های مشترک دارند. همۀ انسان‌ها، ا

کنش واحدی نشان می‌دهند. مثلا این‌گونه نیست  گیرند، وا وضع و موقعیت واحد قرار 

که وقتی مرا در تنور بیندازند، لذت ببرم؛ ولی شما را در تنور بیندازند، رنج بکشید. چون 

گر  ا هستند.  شبیه  هم  به  بسیار  هیجانات،  و  عواطف  احساسات،  ناحیۀ  در  انسان‌ها 

می‌بینیم،  آزار   ... و  خیاتی  ناعدالتی،  تهمت،  دروغگویی،  از  انسان،  یک  به‌عنوان  من 

که در جامعه با آن‌ها زندگی می‌کنم  که دیگر افرادی  گاه باشم  باید نسبت به این امر آ



51

ـم
ـــــــ

ـــــــ
دهـ

ــــز
ــــی

ســ
م و 

ـــــــ
هــــ

زد
دوا

ره 
دو

و - 
و د

ک 
ح ی

سط
ره(

ی)
حــل

مه 
علا

ره 
ـوا

شنــ
 ج

ده
گزی

ت بر
الا

مق
عه‌

مو
مج

من  مشابه  هیجانی  عاطفی  ساختار  این‌که  جهت  به  نیز  هستن  تعامل  در  آن‌ها  با  و 

دارند، از دروغگویی، تهمت، بی‌عدالتی و خیانت می‌رنجند. در حقیقت، انسان‌ها از 

ی همگون و همسان با سایر انسان‌ها دارند،  حیث ماهیت وجودی، طبیعت و ساختار

نیازهای آن‌ها مشترک است، دردها و لذت‌های مشترکی دارند و از یک هویت یکپارچه 

یک  یعنی   ،)189 ص   ،1385 وابسته‌ایم«)ملکیان،  هم  به  »همه  تعبیری  به  برخوردارند. 

گسستنی، میان اقشار انسانی وجود دارد که نقطۀ مشترک آنان به حساب  پیوند بسته و نا

آمادگی  انسان‌ها،  تا  ساخت  خواهد  فراهم  را  زمینه  مشترک،  ساختار  این  درک  می‌آید. 

بیشتری برای عمل نمودن مطابق قانون طلایی اخلاق داشته باشند.

با نظر به این ساختار مشترک وجودی، حضرت علی در نهج البلاغه، با تعبیر »اما اخ 

لک فی الدین او نظیر لک فی الخلق«)نهج البلاغه، نامه53(، ما را به نفس انسان بودن 

ی  گاهی می‌دهد و وظایف انسانی را بر ما یادآور دیگری، فارغ از هر رنگ و قومیت و دین آ

ی  ، در توصیه به مهرورز می‌کند. دغدغۀ ایشان در این کلام، خطاب به جناب مالک اشتر

ی دینی و اسلامی، نباید در احسان  نسبت به مردمان، این است که یک انسان با ایدئولوژ

و محبت به دیگران، نگاه محدود و حزبی مذهبی داشته باشد؛ بلکه در محبت، نگاه 

او باید وسیع باشد و در مقام تصمیم‌گیری‌های اخلاقی و رفتارهای اخلاقی، همگان را 

، بدون توجه به نژاد، وطن  گیرد. »توجه این قانون به همگرایی انسان‌ها با یکدیگر دربر 

انسان‌دوستی و همگرایی،  آزادبنی، 1395، ص 11(. مفهوم  ی  و مانند آن است«)مهدو

زمانی تحقق پیدا می‌کند که انسان برای عمل به این قانون، نسبت به دیگران و هم‌نوعان 

خود، به هیچگونه نژاد، قومیت، ملیت و فرهنگ و دین او توجه نکند تا بتواند محتوای 

این قانون را به‌راحتی به‌کار گیرد. در نتیجه، نژادپرستی و پدیده‌هایی مانند آن، در ذات 

این قانون جایگاهی ندارند و نوع‌دوستی، همگرایی و برابری انسان‌ها، از پیام‌های مهم 

نهفته شده در این قانون اخلاقی بر پایه ساختار مشترک انسان‌ها است.



52

ره(
ی)

حــل
مه 

علا
ره 

ـوا
شنــ

 ج
ده

گزی
ت بر

الا
مق

عه‌
مو

مج
ـم

ـــــــ
ـــــــ

دهـ
ــــز

ــــی
ســ

م و 
ـــــــ

هــــ
زد

دوا
ره 

دو
و - 

و د
ک 

ح ی
سط

22--33: تخیل: تخیل
یکی از مهم‌ترین راهکارها برای رفع و دفع موانع تحقق قانون طلایی، تقویت قوۀ »تخیل« 

جمله  از  تخیل،  تقویت  گفت،  بتوان  شاید  و  دارد  تخیل  به  نیاز  زرین،  قاعدۀ  است. 

در  باید   ، تأثیرگذار نهادهای  و  جوامع  است.  طلایی  قانون  تحقق  در   بنیادین  گام‌های 

جهت تقویت قوای تخیل آحاد مردم در جامعه بکوشند. هرچه انسان، تخیلش قوی‌تر 

یستن بیشتر است. ما باید بتوانیم تصور کنیم کسی‌که  باشد، استعدادش برای اخلاقی ز

حالی  چه  کردم،  خیانت  او  به  من  که  بفهمد  وقتی  دقیقا  می‌کنم،  غیبت  او  سر  پشت 

كم می‌شود. استاد تا دقیقا خود را در شرایط دانشجو  پیدا میك‌ند و چه رنجی بر او حا

نیز  دانشجو  و  باشد  داشته  دانشجو  به  نسبت  درستی  قضاوت  نمی‌تواند  ندهد،  قرار 

درستی  حکم  توانست  نخواهد  ندهد،  قرار  استاد  شرایط  در  کاملا  را  خود  زمانی‌که  تا 

قانون  به‌خصوص مطابق  یستن،  ز لازمۀ اخلاقی  باشد.  استاد داشته  رفتار  در خصوص 

طلایی اخلاق، این است که عامل اخلاقی بتواند موقعیت مشابه را خلق کند و موقعیتی 

که خود رضایت داده نسبت به دیگری فعلی را انجام دهد را مشابه موقعیت قرار دهد 

که دیگری همان فعل را نسبت به خود او انجام می‌دهد و پس از آن، اقدام به فعل یا ترک 

کند. از این جهت، وقتی با تهیدستان روبه‌رو می‌شویم، افزون بر این که باید واقعیت‌های 

مربوط به آن‌ها را بدانیم، لازم است ارزش و اهمیت این واقعیات را برای زندگی آن‌ها فهم 

و تجسم کنیم. یعنی لازم است تا برای تحقق بخشیدن قانون طلایی در چنین موقعیتی، 

کنیم، یعنی به نوعی خود را در موقعیت طرف مقابل  ابتدا آن موقعیت را تصور و تخیل 

که در معرض رفتار و عملکرد ماست تصور کنیم و آن‌گاه که کاملا توانستیم آن موقعیت 

تا  او بنگریم  او به رفتار خودمان، در قبال  یچۀ نگاه  از در و  از منظر  یابیم، آن‌وقت  را در

کنار این به‌کارگیری تخیل برای  گیریم. در  در نهایت بتوانیم مفاد قانون طلایی را به‌کار 

یستن انسان مهم است و  فهم بهتر از »دیگری«، تخیل از جهتی دیگر نیز در اخلاقی ز



53

ـم
ـــــــ

ـــــــ
دهـ

ــــز
ــــی

ســ
م و 

ـــــــ
هــــ

زد
دوا

ره 
دو

و - 
و د

ک 
ح ی

سط
ره(

ی)
حــل

مه 
علا

ره 
ـوا

شنــ
 ج

ده
گزی

ت بر
الا

مق
عه‌

مو
مج

آن این‌که انسان هنگام انجام دادن افعال، بتواند پیامدها و نتایج فعل را در ذهن خود 

بیاورد. به تعبیری، »لازم است نسبت به پیامدها و عواقب بعدی  یاد  به  و  کرده  تخیل 

گاه باشیم. منظور از معکوس کردن نقش در ذهن نیز دقیقا همین  کارهایمان بر خودمان آ

قرار  بالعکس  و  را در نقش دیگران  که خود  را داشته باشیم  این  توانایی  است. یعنی ما 

دهیم«)موسوی مطلق، 1394، ص76(. در حقیقت، اخلاقی رفتار کردن، مستلزم و منوط 

گاهانه  به نوع خاصی از تخیل است و کسی‌که از آن بی‌بهره باشد، نخواهد توانست که آ

گر هم بر اساس قوانین اخلاقی عمل  ی اخلاقی داشته باشد و ا و با شناخت یک رفتار

رفتار اخلاقی در قبال دیگران،  بود.  ی خواهد  به‌گونه‌ای مکانیکی و صور کار  کند، این 

که فاعل اخلاقی بتواند به پیامدها  زمانی آغاز می‌شود  و مفهومی درست پیدا می‌کند 

کند و درکی از آن‌ها داشته باشد و چون این  و عواقب رفتار خود بر پیرامون خود توجه 

کند  پیامدها، هنوز فعلیت نیافته و به وقوع نپیوسته‌اند، لزوما باید بتواند آن‌ها را تخیل 

، غالبا نقطۀ آغاز و عزیمت تفکر اخلاقی و  و در ذهن خود بیافریند. لذا به همین خاطر

ی از  در نهایت، یک کنش اخلاقی، همین به‌کارگیری قوۀ تخیل است. از طرفی نیز بسیار

ی از پیامد و عوارض  رذائل اخلاقی، به این دلیل رخ می‌دهند که شخص، اساسا تصور

را  رفتار خود  پیامدهای  و  لوازم  از  و نمی‌تواند در ذهن خود، تصویری  ندارد  رفتار خود 

ی در قانون طلایی و عمل نمودن  کند. پس با این حساب، لازمۀ دگرگرو تخیل و تصور 

کردن است؛ زیرا  به مقتضای قانون طلایی اخلاق، خود را جای دیگری تصور و تخیل 

مادامی که ما خود را جای دیگری تصور و تخیل نکنیم، هرگز نخواهیم توانست که آن‌چه 

در  یعنی  نپسندیم.  یا  بپسندیم  برای دیگری هم  را  ناپسند خودمان است  یا  پسند  مورد 

مواقع و شرایط دیگران، باید خود را دید و تخیل کرد تا با چنین تصور و تخیلی بتوان یک 

رفع  در  اصلی  شاخه‌های  از  یکی  علت،  همین  به  کرد.  اتخاذ  اخلاقی  درست  تصمیم 

کلیدی‌ترین راهکار تحقق این قانون، عنصر و مولفۀ تخیل  موانع تحقق قانون طلایی و 



54

ره(
ی)

حــل
مه 

علا
ره 

ـوا
شنــ

 ج
ده

گزی
ت بر

الا
مق

عه‌
مو

مج
ـم

ـــــــ
ـــــــ

دهـ
ــــز

ــــی
ســ

م و 
ـــــــ

هــــ
زد

دوا
ره 

دو
و - 

و د
ک 

ح ی
سط

است که از اهمیت ویژه‌ای برخوردار است.

یکردی اخلاقی با دیگران  گر بخواهیم نقش تخیل در  فرآیند تحقق قانون طلایی در رو ا

را ببینیم، باید بدانیم که تخیل در فرآیند یک رفتار اخلاقی، چه نقشی ایفا می‌کند و چه 

جایی را به خود اختصاص داده و سهم او در این ماجرا تا چه حد است. برای تبیین 

گنسلر سود می‌جوییم. او معتقد است »برای به‌کار  و توضیح این مطلب، از سخنی از 

قرار  عمل  همین  معرض  در  که  دیگری  فرد  به‌جای  را  خود  شما  طلایی،  قانون  بستن 

بر  کنید و همچنین  اتخاذ  بتوانید تصمیم درست اخلاقی  تا  کنید  باید تصور  می‌گیرد، 

کاربست این قاعده، باید بدانیم افعال ما چه تأثیری بر زندگی  که برای  این باور است 

دیگران دارند و لازم است خود را به‌صورتی واضح و دقیق به‌جای شخص دیگری که در 

، 1390، ص 240(. یعنی در فرآیند  کنیم«)گنسلر گرفته است، تصور  معرض عمل ما قرار 

را در  گیرد: نخست، خود  انجام  کار  این  تا طی دو مرحله،  لازم است  به‌کارگیری تخیل 

کنیم، سپس بعد از این  که در معرض رفتار ما قرار دارد، تصور و تخیل  موقعیت فردی 

که قرار است از ما صادر شود، چه تأثیری بر زندگی  ی  که این رفتار مرحله، باید بنگریم 

کنیم، سپس  دیگری خواهد داشت، یعنی آثار و پیامدهای رفتار خود را نیز باید رصد 

ایجاد  را در خود  قانون طلایی  کاربست  برای  آمادگی  آن‌گاه  این مراحل،  از  گذر  از  بعد 

که  ی، این است  گفتۀ و گنسلر به‌دست می‌آید، طبق  که از سخنان  کرده‌ایم.  نتیجه‌ای 

گاهی و قدرت تخیل همراه شود، ابزار نیرومندی برای تفکر اخلاقی  گر با آ »این قاعده، ا

گاهی« و »قدرت تخیل«،  ، دو عنصر »آ است«)همان، 1390، ص240(. به عقیدۀ گنسلر

از مؤلفه‌ها و عناصر مهم و کلیدی، در کاربست قانون طلایی به‌شمار می‌روند. بنابراین، 

از نقش قدرت تخیل نمی‌توان در کاربست قانون طلایی غافل شد؛ زیرا این مؤلفه، شاید 

بتوان گفت تنها عنصری است که شخص را کمک می‌کند تا بتواند درک درستی از همان 

موقعیت مشابه داشته باشد و در نهایت، شخص را مجاب و اقناع برای به‌کارگیری قانون 



55

ـم
ـــــــ

ـــــــ
دهـ

ــــز
ــــی

ســ
م و 

ـــــــ
هــــ

زد
دوا

ره 
دو

و - 
و د

ک 
ح ی

سط
ره(

ی)
حــل

مه 
علا

ره 
ـوا

شنــ
 ج

ده
گزی

ت بر
الا

مق
عه‌

مو
مج

و  گذاشت  طلایی می‌کند. ما باید بدانیم رفتار ما چه تأثیری در زندگی دیگران خواهد 

که  است  تخیل  قوۀ  است.  تخیل  قوه  طریق  از  مشابه  موقعیت‌های  درک  نیازمند  این، 

و  کند  نظاره  را  خود  رفتار  پیامد  بتواند  تا  می‌کند  فراهم  شخص  برای  را  موقعیت  این 

بتواند ببیند عملش در زندگی کسی‌که در معرض رفتار او قرار گرفته، چه تأثیراتی خواهد 

داشت. طبیعی است که چنین حالتی در شخص، می‌تواند به تصمیم‌گیری و قضاوت 

اخلاقی او کمک کند.

 بنابراین، تقویت مهارت انسان در به‌کارگیری تخیل، جزء لاینفک و جداناپذیر از قانون 

خود  ابتدا  اجتماعی،  متقابل  روابط  در  می‌خواهد  ما  از  طلایی  قانون  است.   طلایی 

آن  در  گر  ا كه  كنیم  سؤال  خود  از  آن،  از  پس  و  کنیم  تصور  مقابل  طرف  موقعیت  در  را 

، قانون طلایی از  ی شود؟ به عبارت دیگر موقعیت بودم، دوست داشتم با من چه رفتار

یۀ دید فردی  كنیم و مسئله را از زاو ما می‌خواهد »اتخاذ دیدگاه دیگری یا »اتخاذ نقش« 

ببینیم که می‌خواهیم آن رفتار را نسبت به او انجام دهیم.

 ،١٣90 ، ، در حقیقت، همان تخیل کردن موقعی است)گنسـلر اتخاذ نقش به تعبیر گنسلر

بدون  که  است  دلیل  بدین   ، امر این  لزوم  است.  مشابه  موقعیت  ساختن  یا   )١٩٤ ص 

پیامدهای  و  آثار  از  نیز  و  مقابل  موقعیت طرف  از  فهم درستی  و  نمی‌شود درک  تخیل 

عالی  سطح  که  می‌گوید  سخن  اخلاقی  رشد  مراحل  از  حالی  در  کلبرگ،  داشت.  فعل 

ی  سرشار اخلاقی  تخیل  چنان  دارای  شخص  که  می‌داند  مرحله‌ای  را  اخلاقی  رشد 

این  در   .)19 ص   ،1384 کند)اسلامی،  فرض  دیگران  به‌جای  را  خود  می‌تواند  که  است 

درک  را  »دیگری«  خاص  شرایط  و  جایگاه  و  موقعیت  می‌تواند  به‌راحتی  فرد  صورت، 

کند و هر آن‌چه نمی‌پسندد، دیگران نسبت به او انجام دهند را خود نسبت به دیگری 

نسبت  دیگران  دارد  رضایت  که  دهد  انجام  دیگری  به  نسبت  را  چیزی  و  ندهد  انجام 

ی دور نموده  ی انجام دهند. تقویت قوۀ تخیل، در حقیقت، انسان را از خودمحور به و



56

ره(
ی)

حــل
مه 

علا
ره 

ـوا
شنــ

 ج
ده

گزی
ت بر

الا
مق

عه‌
مو

مج
ـم

ـــــــ
ـــــــ

دهـ
ــــز

ــــی
ســ

م و 
ـــــــ

هــــ
زد

دوا
ره 

دو
و - 

و د
ک 

ح ی
سط

، این است  امر برای انتخاب‌های درست در رفتار آماده می‌سازد. دلیل این  را  و زمینه 

، به فاعل اخلاقی این توانایی را می‌بخشد تا در مواجهه با  که به‌کارگیری تخیل در رفتار

قضایای اخلاقی، وقایع و رفتارهای اخلاقی و پیامدهای ناشی از آن‌را هم از منظر خود و 

، تأثیر به‌سزایی در انتخاب‌های درست  یچۀ دید دیگری مشاهده نماید. این امر هم از در

اخلاقی خواهد داشت. استاد مطهری لزوم به‌کارگیری تخیل در انجام افعال درست را از 

جمله حقوق انسان‌ها بر یکدیگر دانسته و معتقد است: »کمترین حق مومن بر مومن، 

که به‌حسب طبیعت  کند، همانطور  را به‌جای دیگری فرض  انسان خود  که  این است 

و غریزه، هیچ‌وقت برای خود، جز خیر و سعادت آرزو نمی‌کند و جز از شر و بدبختی 

کراهت ندارد، برای سایر افراد مومن نیز باید این‌چنین باشد«)مطهری، 1385،ص 184(.

که »طبیب در  که استاد مطهری، در این خصوص بیان می‌دارد، این است  مثال عینی 

که خودش بیمار است و او را پیش طبیب  کند  ، باید چنین فرض  حین معالجه بیمار

ی او دقت شود؟ یا کارفرما، آن‌جا  برده‌اند و چقدر علاقه دارد که در امر معالجه و پرستار

کول و مشروب، ملبوس و وسائل برای مردم تهیه می‌کند باید، چنین فرض  که جنسی از مأ

کند که این آذوقه را برای خانۀ خود تهیه می‌کنم، پس دیگر نباید غش و تقلب به‌کار ببرم 

پس  هستم،  خریدار  من  خود  که  کند  فکر  این‌طور  باید  می‌کند،  معامله  که  وقتی  در  یا 

انصاف و عدالت را رعایت بکنم«)همان، 1385، ص 184(.

شاید بهترین روش‌ها برای تحریک و تقویت قوۀ تخیل اخلاقی، همین قالب مثال است 

عامل  برای  را  موقعیت‌ها  از  بهتری  درک  مختلف،  شرایط  در  می‌توان  آن  کمک  با  که 

اخلاقی فراهم داشت. عمل به توصیۀ »اجعل نفسک میزاناً« از امیرمومنان)علیه‌السلام( 

احادیث  در  قبیل  این  از  دیگری  تعابیر  و  البلاغه  نهج   31 نامه  در  خویش،  فرزند  به 

ی انسان از تخیل قوی است، به‌گونه‌ای که بتواند در موقعیتی  اخلاقی، نیازمند برخوردار

که می‌خواهد عملی را در حق او روا بدارد. در این  مشابه، خود را به‌جای فردی بگذارد 



57

ـم
ـــــــ

ـــــــ
دهـ

ــــز
ــــی

ســ
م و 

ـــــــ
هــــ

زد
دوا

ره 
دو

و - 
و د

ک 
ح ی

سط
ره(

ی)
حــل

مه 
علا

ره 
ـوا

شنــ
 ج

ده
گزی

ت بر
الا

مق
عه‌

مو
مج

، ابتدا تخیل  بیان، حضرت از فاعل اخلاقی می‌خواهد که قبل از عمل به توصیه‌های او

اخلاقی خود را به‌کار گیرد و در خود یک آمادگی برای درک بهتر از موقعیت فردی که در 

کند تا در مواجهه با پسند و ناپسند  معرض رفتار یا قضاوت اخلاقی ما قرار دارد، ایجاد 

اخلاقی  قضاوت  و  رفتار  یک  به  اقدام  درست،  نقش  اتخاذ  و  گاهی  آ با  بتواند  خویش، 

از قانون طلایی،  از فهم درست  که قبل  درست بکند. یعنی حضرت می‌خواهد بگوید 

ابتدا باید تخیل خود را به‌کار گیری تا بتوانی فهم دقیق و عمیقی از مفاد این قانون داشته 

باشی، یعنی ابتدا »اجعل نفسک میزاناً«، سپس بعد از روشن کردن قوۀ تخیل، حال آمادۀ 

که »فاحبب لغیرک ما تحبّ لنفسک، ...« و لذا تا در  گشته‌ای  عمل به مفاد این قانون 

همان ابتدا، آن جایگزینی موقعیت و اتخاذ نقش ]به‌کارگیری تخیل[ نباشد، عبارات پس 

گاهی درست درک و فهم کرد. از آن‌را نمی‌توان با آ

در  می‌توان  را  طلایی  قانون  به‌کارگیری  در  تخیل  تقویت  نقش  اهمیت  عینی  مصادیق 

نمونه‌های دیگری، نظیر تعرض به حریم عفت دیگران و مواردی از این دست نیز نشان 

و  اهمیت  آن در جهت  از  که  آمده است  روایتی  کافی«،  »اصول  کتاب شریف  در  داد. 

و  عفت  حفظ  باب  در  که  حدیث  این  در  جست.  سود  می‌توان  اخلاقی  تخیل  نقش 

بُوعَبْدِالِله 
َ
 أ

َ
ی از تجاوز به حریم عفاف دیگران، این‌چنین آمده است که: »قَال خودنگهدار

نِسَاؤُكُمْ«)کلینی، 1377، ص   
َ

تَعِفّ اسِ  النَّ نِسَاءِ  عَنْ‏  وا 
ُ

عِفّ وَ  بْنَاؤُكُمْ 
َ
أ كُمْ  یبَرَّ آبَاءَكُمْ  وا  بَرُّ ع‏ 

 
َ

اسِ تَعِفّ وا عَنْ‏ نِسَاءِ النَّ
ُ

553(. در قسمتی از این روایت این توصیه آمده است که: »عِفّ

که دیگران به زنان شما نگاه  ید و نمی‌پسندید  گر چنان‌چه خوش ندار نِسَاؤُكُمْ«. یعنی ا

دیگران،  نوامیس  به  نسبت  نیز  شما  متقابلا  پس  باشند،  داشته  عفت  خلاف  عملی  یا 

روایت،  از  و تمرکز در این قسمت  با تأمل  هیچ‌گونه رفتار خلاف عفت نداشته باشید. 

انسان  هیچ  زیرا  سپرد؛  او  به  را  قضاوت  و  زد  تلنگر  و  نهیب  را  خود  تخیل  قوۀ  می‌توان 

او  کسی نسبت به ناموس  که  غیرتمند و شرافتمندی، تحت هیچ شرایطی نمی‌پسندد 



58

ره(
ی)

حــل
مه 

علا
ره 

ـوا
شنــ

 ج
ده

گزی
ت بر

الا
مق

عه‌
مو

مج
ـم

ـــــــ
ـــــــ

دهـ
ــــز

ــــی
ســ

م و 
ـــــــ

هــــ
زد

دوا
ره 

دو
و - 

و د
ک 

ح ی
سط

تعرض کند و حتی نگاهی هوس‌آلود به ناموسش داشته باشد، در این روایت مصداقی را 

به‌کار گرفته است که برای هر انسانی قابل تصور است و در عین حال انزجارآور است که 

کسی را در چنین مقامی نسبت به ناموسش تصور کند و لذا از این‌گونه روایات، به خوبی 

می‌توان در جهت تقویت قوۀ تخیل و در نهایت، عمل به قانون طلایی برای خودکنترلی 

ی در تعرض به حریم خصوصی دیگران بهره جست. همچنین در حدیث  و خودنگهدار

که: »جوانی از قریش، نزد آن  کرم)صلی‌الله‌علیه‌وآل‌وسلم( آمده است  دیگری از پیامبر ا

یاد زدند:  حضرت آمد و عرض کرد: اجازه می‌دهی من مرتکب زنا شوم؟ اصحاب بر او فر

جوان  به  و  باشید  آرام  فرمود:  )صلی‌الله‌علیه‌وآل‌وسلم(  پیامبر می‌زنی.  زشتی  حرف  چه 

کند و  کسی با مادر تو زنا  ی  که نزدیک بیاید. بعد به او فرمود: آیا دوست دار کرد  اشاره 

کرد: هرگز راضی نیستم و هیچ‌کس به این  یا با دختر و خواهر تو و یا ...؟ جوان عرض 

امر راضی نیست. فرمود: آن‌چه را گفتی نیز همین‌گونه است و همۀ بندگان خدا نسبت 

هُمَّ 
َّ
به حفظ ناموس خود سخت پای‌بندند. آن‌گاه دست را بر سینه او گذارد و فرمود: الل

و  کن  ک  پا را  قلبش  و  ببخش  را  گناهش  خداوندا  فَرْجَهُ؛  نْ  حَصِّ بَهُ 
ْ
قَل رَ  طَهِّ وَ  ذَنْبَه  اغْفِر 

. بعد از این ماجرا، هیچ‌کس آن جوان را نزد زن بیگانه‌ای  دامانش را از آلودگی ها نگاه دار

ندید«)رشیدرضا، 1366، ص33(.

در این حدیث، حضرت ضمن اشاره به قانون طلایی، از جوان خواسته است تا در چنین 

موقعیتی، تخیل خود را به‌کار گیرد؛ زیرا کمترین عاملی همچون تخیل، می‌تواند در چنین 

 ، ی او کمک کند. همچنان در روایتی دیگر موقعیتی، به بازدارندگی انسان و خودنگهدار

صادق)علیه‌السلام(  امام  به  می‌گوید  بصیر  »ابو  است:  شده  اشاره  نیز  مطلب  این  به 

او  او نیک بنگرد؟  آیا جایز است به  کنار مردی بگذرد،  از  راه، زنی  گر در  ا کردم:  عرض 

فرمود: آیا کسی از شما دوست دارد، مردی اجنبی به همسر او یا زنی از بستگانش چنان 

که برای خود می‌خواهی و  کردم: نه. فرمود: برای مردم همان را بخواه  نظر افکند؟ عرض 



59

ـم
ـــــــ

ـــــــ
دهـ

ــــز
ــــی

ســ
م و 

ـــــــ
هــــ

زد
دوا

ره 
دو

و - 
و د

ک 
ح ی

سط
ره(

ی)
حــل

مه 
علا

ره 
ـوا

شنــ
 ج

ده
گزی

ت بر
الا

مق
عه‌

مو
مج

رضایت می‌دهی«)حر عاملی، 1416، ص144(.

که در چنین موقعیتی تخیل خود را  در این حدیث نیز حضرت از شخص می‌خواهد 

به‌کار گیرد و خود را در موقعیت مشابه طرف مقابل قرار دهد و آن هنگام قضاوت کند که 

؟ که طبیعتا پاسخ منفی است  آیا چنین چیزی را نسبت به ناموس خود می‌پسندد یا خیر

و لذا نقش تخیل در این‌گونه موارد، به خوبی پیداست.

بنابراین، ما در بهك‌ارگیری قانون طلایی، نیازمند توانایی شناختی انسان در اتخاذ دیدگاه 

ی از مهارت  یه دید »دیگری« است که با برخوردار »دیگری« و نگاه کردن به مسئله، از زاو

و  شود  بیشتری  نظر  دقت  تخیل،  در  باید  معتقدند  برخی  البته  می‌پذیرد.  انجام  تخیل 

تخیل اخلاقی صحیح از ناصحیح متمایز گردد. بوسلیکی معتقد است: »از خود بپرسید: 

آیا من دلم میخواهد- در موقعیت واقعی و فعلی خودم - در همان موقعیت )موقعیت 

گر در همان موقعیت می‌بودم،  كار را با من انجام دهند؟ از خود نپرسید: ا تخیلی(، این 

دهند؟«)بوسلیکی،  انجام  من  به  نسبت  را  كار  این  كه  میخواست  دلم  وقت  آن  در  آیا 

گونه از سوال، می‌خواهد تفاوت تخیل اخلاقی  1396، ص ١٩٩(. ایشان با طرح این دو 

، مناسب‌تر است  این‌رو »از  نهایت، می‌گوید  و در  کند  ناصواب مشخص  از  را  درست 

به‌جای تنسیق ساده و بسیط سابق الذكر قاعدۀ زرین، این تنسیق را جایگزین كنیم: با 

ی در همان موقعیت با تو چنان رفتار شود«)همان،  دیگران چنان رفتار كن كه دوست دار

1396، ص4(. طبق این سخن، باید در صورت‌بندی درست از این قاعده، قید »همان 

موقعیت« را اتخاذ کرد.

کانون مرکزی،  که تخیل به‌عنوان  گردد، این است  که لازم است بدان اشاره  نکتۀ پایانی 

ی از عناصر و مؤلفه‌ها در فرآیند  در کاربست قانون طلایی است، بدان جهت که بسیار

ی و ...، وابسته  ی، نفی خودمحور تحقق قانون طلایی از قبیل همدلی، همدردی، دگرگرو

از موانع  برخی دیگر  این موانع،  رفع  با   ، این‌رو از  به همین قدرت تخیل است.  و منوط 



60

ره(
ی)

حــل
مه 

علا
ره 

ـوا
شنــ

 ج
ده

گزی
ت بر

الا
مق

عه‌
مو

مج
ـم

ـــــــ
ـــــــ

دهـ
ــــز

ــــی
ســ

م و 
ـــــــ

هــــ
زد

دوا
ره 

دو
و - 

و د
ک 

ح ی
سط

رفع خواهد شد. حتی  نیز  ی  از جمله خودمحور قانون طلایی،  راه تحقق  بر سر  موجود 

... را که در بخش قبل، به‌عنوان  ی نظیر حسد، خشم و می‌توان گفت، برخی از موانع رفتار

موانع بر سر راه تحقق قانون طلایی بیان شد نیز با رفع این مانع، رفع خواهند شد.

33--33: دینداری و پای‌بندی به آموزه‌های دینی: دینداری و پای‌بندی به آموزه‌های دینی

در  تا  است  نیازمند  نیز  دیگری  ی  نیرو به  البته  انسان  عقل،  یدت  محدو به  توجه  با 

که عقل امکان تشخیص درست را ندارد، با اعتماد به آن بتواند مسیر اخلاقی  مواردی 

را انتخاب کند و آن تقویت ایمان و پای‌بندی به وحی و دین است. حتی ممکن است 

اما در  و تشخیص دهد؛  را خوب بشناسد  و بد اخلاقی  و احکام خوب  ارزش‌ها  کسی 

عرصۀ عمل، نتواند به آن‌ها جامۀ عمل بپوشاند و لذا براساس مبانی روان‌شناسی انسان، 

انسان‌ها،  از  ی  کم بسیار انسانی، دست  گر نگوییم همۀ آحاد  ا که  کرد  می‌توان اعتراف 

اعمال آنان مبتنی و منوط به تشویق و تنبیه‌هایی است که در انتظار اعمال و رفتار آنان 

که منهای دین و بدون پای‌بندی به احکام و آمورزه‌های  گفت  است. در نتیجه، باید 

و  اهتمام  چندان  انسان   ،... و  قیامت  حسابرسی  الهی،  عدالت  به  اعتقاد  نظیر  دینی، 

مصباح  استاد  گفتۀ  به  نمی‌دهد.  نشان  خود  از  اخلاقی  احکام  و  ارزش‌ها  به  التزامی 

تأثیرات  بیان  و  لازم  تضمین‌های  ارائه  با  می‌تواند  دین  زمینه،  این  در  »بی‌تردید  یزدی: 

ی افعال اخلاقی، آدمیان را به سمت عمل به ارزش‌های اخلاقی  و فوائد دنیوی و اُخرو

سوق دهد.«)مصباح یزدی، 1392، ص 228(.

کارزار جولان  این‌جا،  و  گفت دین ضامن اجرایی اخلاق اس،  به عبارتی، می‌توان  پس 

و  بهشت  به  وعیدهایش  و  وعده  با  و  اخلاق  عرصۀ  در  شدنش  وارد  با  که  است  دین 

جهنم، برای انسان در مرتبۀ نخست و در درجه‌ای بالاتر با نشان دادن چشم‌انداز اخلاق، 

برای انجام و اجرای احکام  کافی  الهی، ضمانت  نائل آمدن به مقام قرب  یعنی همان 



61

ـم
ـــــــ

ـــــــ
دهـ

ــــز
ــــی

ســ
م و 

ـــــــ
هــــ

زد
دوا

ره 
دو

و - 
و د

ک 
ح ی

سط
ره(

ی)
حــل

مه 
علا

ره 
ـوا

شنــ
 ج

ده
گزی

ت بر
الا

مق
عه‌

مو
مج

گفتۀ آقای موسوی‌راد: »دین به انسان نفعی  را فراهم می‌کند و به  اخلاقی توسط انسان 

داشته  اخلاقی  خوب  کارهای  انجام  برای  رغبتی  انسان  نفع،  این  مقابل  در  تا  می‌دهد 

که نقش دین در فرآیند اجرای احکام  باشد«)موسوی‌راد، 1394،ص 828(، این‌جاست 

اخلاقی مشخص می‌شود. در تحقق قانون طلایی که یک قانون جهان‌شمول و همه‌پذیر 

است نیز این شکاف و فاصلۀ میان نظر و عمل، به وضوح قابل مشاهده است، یعنی از 

طرفی، همه‌پذیر است و همگی از محاسن و خوبی آن، سخن به میان آورده‌اند؛ اما در 

میدان عمل، چندان خبری از قانون طلایی نیست. در ارائه راهکار و چاره‌جویی برای 

اجرای این قانون اخلاقی مهم، دین و آموزه‌های دینی، نقش به‌سزایی را به‌عنوان ضمانت 

باید پای‌بندی به  برای فرآیند اجرایی شدن قانون طلایی،  ایفا می‌کند، در نتیجه،  اجرا 

دین و آموزه‌های دینی را بسط و گسترش داد.

و  است  قوی  ایمان  اخلاقی،  اصول  به  پای‌بندی  لوازم  مهم‌ترین  از  یکی  اساس،  این  بر 

یافتن هواهای  از غلبه  را  انسان  که می‌تواند  راهکارهایی است  از جمله  ایمان،  تقویت 

که انسان را  نفسانی و احساسات و هیجانات بر او ایمن بدارد. ایمان، حقیقتی است 

در مسیر کمال رشد و تعالی می‌دهد و در مسائل اخلاقی نیز عاملی برای التزام بر اصول 

فرمان  را  انسان  که  است  عنصری  انسان،  قلب  در  ایمان  می‌آید.  حساب  به  اخلاقی، 

ی و خودپسندی و رذائل اخلاقی  می‌دهد تا به حقوق دیگران احترام بگذارد و از خودگرو

ی گزیند و در تحصیل و کسب فضائل اخلاقی بکوشد و در شرایط و موقعیت‌های  دور

نیز  دیگران  برای  را  می‌پسندد  خود  بر  آن‌چه  اخلاقی،  تصمیم‌گیری‌های  در  مختلف، 

که بر خود می‌پسندد و لذا آموزۀ قانون طلایی در  کند و برای آنان همان پسندد  لحاظ 

رفتارهای  بر  ناظر  سلبی،  به‌صورت  چه  و  ایجابی  به‌صورت  چه  اسلامی،  اخلاق  نظام 

، باور و ایمان واقعی او را  فردی و اجتماعی انسان است که به گفتۀ عده‌ای، »از یک سو

کرد و از سویی  که در قالب یک عمل نیک و فضیلت، بروز پیدا خواهد  نشان می‌دهد 



62

ره(
ی)

حــل
مه 

علا
ره 

ـوا
شنــ

 ج
ده

گزی
ت بر

الا
مق

عه‌
مو

مج
ـم

ـــــــ
ـــــــ

دهـ
ــــز

ــــی
ســ

م و 
ـــــــ

هــــ
زد

دوا
ره 

دو
و - 

و د
ک 

ح ی
سط

ی ارج می‌بخشد«)قرائی سلطان‌آبادی،  ، موقعیت انسان را در زندگی دنیوی و اخرو دیگر

نظری توکلی، 1394، ص 5(.

پای‌بندی به قانون طلایی، فرآیندی است که از لوازم و مؤلفه‌های آن، ایمان قلبی است 

به  یا  قانون دارد  این  به  و مشوق، نقش عمده‌ای در عمل  به‌عنوان یک محرک  که خود 

را  که شخص  انسان است  ایمان قلبی  این  از موارد،  ی  گفت در بسیار عبارتی می‌توان 

کمال  به  آن‌گاه  انسان،  ایمان  طلایی.  قانون  به  عمل  به  می‌کند  تحریک  و  برمی‌انگیزد 

غزالی  چنان‌که  باشد،  عامل  طلایی  قانون  بر  بتواند  سهولت  به  که  می‌یابد  دست  خود 

در این‌باره می‌گوید: »ایمان مرد تمام نشود تا به برادران خود نخواهد آن‌چه به نفس خود 

که از او  کند  ، آن معاملت  که با برادر ی آن است  کمتر درجات برادر که  خواهد و بدان 

در حق خود خواهد«)غزالی، 1366، ص388(. غزالی ابتدا با بهره‌گیری از صورت سلبی 

ایمان  تمامیت  از شرائط  را  قانون  این  به  عمل  طلایی،  قانون  ایجابی  با شکل  سپس  و 

ی برمی‌شمارد. پس در نتیجه، انسان باید همواره در رشد و تقویت ایمان خود،  و برادر

اهل جهد و تلاش مستمر باشد و راه عمل به قانون طلایی از راه تقویت ایمان می‌گذرد. 

رفتارهای  در  است  طبیعی  دهد،  قرار  معیار  را  الهی  قرب  خود،  افعال  در  که  انسانی 

ی خواهد جست. به گفتۀ استاد مصباح یزدی:  ی دور اخلاقی خود، بیشتر از خودمحور

یم  »ارزش رفتارهای اخلاقی، به غایات و اهداف آن‌هاست؛ چون ما اهداف مقدس دار

اهداف  آن  به  را  ما  که  دهیم  انجام  کارهایی  باید  و  دارند  ذاتی  مطلوبیت  ما  برای  که 

یابی یک  ارز و  برسانند«)مصباح یزدی، 1392، ص227(، یعنی معیار سنجش  مقدس 

گیرد و  که در انجام آن دنبال می‌شود، صورت  عمل اخلاقی، با توجه به هدف و غایتی 

یک عمل اخلاقی، وقتی هدفی مقدس و مطلوب]قرب الهی[ دارد، پس فاعل اخلاق در 

کنار بزند و جز  عمل اخلاقی خود، باید هر غایت و انگیزۀ منافی با آن هدف مقدس را 

به تحصیل آن هدف مطلوب و مقدس نیندیشد. در این صورت، با توجه به این‌که عمل 



63

ـم
ـــــــ

ـــــــ
دهـ

ــــز
ــــی

ســ
م و 

ـــــــ
هــــ

زد
دوا

ره 
دو

و - 
و د

ک 
ح ی

سط
ره(

ی)
حــل

مه 
علا

ره 
ـوا

شنــ
 ج

ده
گزی

ت بر
الا

مق
عه‌

مو
مج

به مفاد قانون طلایی، مسیری برای دست یافتن به آن هدف مقدس تلقی می‌شود، عامل 

اخلاقی، کوشش بیشتری برای عمل نمودن مطابق آن خواهد داشت.

44--33: تقویت وجدان اخلاقی: تقویت وجدان اخلاقی

ی تبدیل می‌نماید، این  آن‌چه »وجدان« را در مبحث قانون طلایی، به یک موضوع محور

که این قانون بدون وجدان اخلاقی، معنا و مفهوم آن‌چنانی ندارد. مقصود  نکته است 

اخلاقی  باورهای  با  شخص،  خواسته‌های  و  رفتارها  که  است  این  اخلاقی،  وجدان  از 

صحیح او هماهنگ باشد و شخص مطابق آن عمل کند. به‌عنوان مثال، فرض می‌کنیم 

نیز  باوجدانی  انسان  حال،  عین  در  و  بدزدیم  را  همسایه‌مان  موتور  تا  یم  دار دوست  که 

او  از دزدیدن موتور  باشیم،  باوجدانی  انسان  گر  ا یعنی  باشد،  این‌طور  گر  ا لذا  و  هستیم 

صرف‌نظر می‌کنیم؛ زیرا وقتی به وجدان درون خود مراجعه می‌کنیم ما را بر انجام این کار 

ی همسایه نیز این کار را متقابلا در حق تو انجام  سرزنش می‌کند و می‌گوید آیا دوست دار

دهد؟ لذا پاسخ ما به وجدان درونمان منفی است و در نتیجه، از این کار سر باز می‌زنیم؛ 

زیرا این عمل با وجدان درون ما هم‌خوانی ندارد. در این مثال، باور اخلاقی ما، این است 

ببریم، نتیجه  را به سرقت  او  گر موتور  ا  ، این‌رو از  و  که دزدیدن موتور همسایه خطاست 

که آدم بی‌وجدانی هستیم؛ زیرا این عمل با ندای وجدان هم‌خوانی نداشته و  می‌گیریم 

منافات دارد. در نتیجه، می‌توانیم بگوییم: قانون طلایی از دل وجدان اخلاقی می‌جوشد 

یشه در درون آدمی‌دارد که خواستگاه آن، وجدان  و اقدام برای کاربست قانون طلایی، ر

یستن در هماهنگی  انسان است و با این حساب، باید گفت که با وجدان بودن، یعنی ز

، مستلزم آن است که  ی با باورهای اخلاقی‌مان. به گفتۀ موسوی مطلق: »این امر و سازگار

اعمال، عزم‌ها و میل‌هایمان، با باورهای اخلاقی‌مان در تعارض نباشد. چنین معنایی از 

گون سازگار است«)موسوی مطلق، 1394،  گونا با وجدان بودن با انگیزش‌ها و توجیهات 



64

ره(
ی)

حــل
مه 

علا
ره 

ـوا
شنــ

 ج
ده

گزی
ت بر

الا
مق

عه‌
مو

مج
ـم

ـــــــ
ـــــــ

دهـ
ــــز

ــــی
ســ

م و 
ـــــــ

هــــ
زد

دوا
ره 

دو
و - 

و د
ک 

ح ی
سط

ی میان وجدان با باور‌های درونی،  ی معتقد است این هماهنگی و سازگار ص78(. و

وجود  تعارضی  ما،  امیال  و  اعمال  و  اخلاقی  باورهای  میان  که  می‌گیرد  صورت  زمانی 

نداشته باشد.

قانون طلایی به‌جهت سادگی خود، با فطرت و وجدان درونی انسان، عجین و آمیخته 

است و انسان مادامی که وجدان خود را خاموش نکرده باشد، می‌تواند برای اجرای قاعدۀ 

یستن و به تعبیری  زرین قیام کند و آن‌را به‌کار گیرد. بر این اساس، برخی اساسا اخلاقی ز

معتقدند:  و  دانسته  بودن  باوجدان  با  معادل  را  اخلاق  طلایی  قانون  به  بودن  پای‌بند 

آن  »بی‌وجدان«  و  باشد  پای‌بند  اخلاقی  احکام  به  که  است  کسی  باوجدان،  »شخص 

کرد، یعنی به  که چنین قیدی ندارد و وقتی می‌گوییم: او با وجدان خود مشورت  است 

ی اخلاقی نشست«)اتکینسون، 1394، ص160(. داور

مثال  یک  ذکر  اخلاقی،  وجدان  و  زرین  قاعدۀ  بین  عمیق  ارتباط  شدن  آشکار  برای 

در  و  بدزدیم  را  دوستمان  ماشین  تا  یم  دار تمایل  که  کنیم  فرض  باشد.  کارآمد  می‌تواند 

باوجدانی  انسان  گر  ا باشد، ‌یعنی  این‌طور  گر  ا هستیم،  باوجدانی  انسان  حال،  عین 

او هم  گر در همان شرایط باشیم،  را نمی‌دزدیم، مگر آن‌که بخواهیم ا او  باشیم، ماشین 

که دزدیدن ماشین دوست  ماشین ما را بدزدد. در این مثال، باور اخلاقی ما این است 

گر ماشین او را بدزدیم، آدم بی‌وجدانی هستیم. بنابراین، می‌توانیم  ، ا خطاست، از این‌رو

بگوییم قاعدۀ زرین، از دل وجدان اخلاقی بیرون می‌آید. برای آن‌که بتوانیم قاعدۀ زرین را 

یم که این خود با وجدان  گاهی و تخیل نیاز دار اعمال کنیم، به عناصری مانند معرفت، آ

برای  را  باید هرچه  آدمی  که  بیان می‌شود  زرین،  تنگاتنگی دارد. در قاعدۀ  ارتباط  افراد 

گرفتن  قرار  اما  بپسندد؛  مشابه  موقعیت  همان  در  هم  خودش  برای  می‌پسندد،  دیگری 

که نیازمند  کسی‌که در معرض عمل اخلاقی ماست، امری است  در وضعیت مشابه با 

قوۀ تخیل قوی می‌باشد. ما باید بتوانیم به‌نحو دقیق، خودمان را در وضعیت آن فرد قرار 



65

ـم
ـــــــ

ـــــــ
دهـ

ــــز
ــــی

ســ
م و 

ـــــــ
هــــ

زد
دوا

ره 
دو

و - 
و د

ک 
ح ی

سط
ره(

ی)
حــل

مه 
علا

ره 
ـوا

شنــ
 ج

ده
گزی

ت بر
الا

مق
عه‌

مو
مج

گاهی  دهیم و تلاش کنیم تا همۀ احساسات و عواطف او را درک نماییم. به‌علاوه باید آ

کافی نسبت به نتایج عمل خود داشته باشیم تا بتوانیم اخلاقی بودن یا عدم  و معرفت 

، 1393 ،ص 10(. اخلاقی بودن آن‌را تشخیص دهیم. )علی‌پور

ی خواهیم کرد«)  گر باوجدان و بی‌طرف باشیم، از قاعدۀ طلایی پیرو : »ا به عقیدۀ گنسلر

گر  کرد به این‌که ا ، می‌توان مفهوم‌گیری  گنسلر گفتۀ  ، 1390، ص 244(. پس طبق  گنسلر

ی کند و البته این حرف دقیق  شخص دارای وجدان نباشد، نمی‌تواند از این قاعده پیرو

که عملا یکی از موانع پای‌بندی افراد به این قاعده، همین فقدان  و درستی است؛ چرا

وجدان در آن‌هاست و لذا معتقد است: »قانون طلایی منطقا از دو شرط باوجدان بودن 

و بی‌طرفی، نتیجه می‌شود«)همان، 1390، ص 240(.

وجدان اخلاقی، از آن‌جا که شرط لازم در تحقق قانون طلایی شمرده شده است و به‌عنوان 

کارآمدی اخلاقی  یک همراه همیشگی برای انسان ایفا نقش می‌کند و از طرفی، فقدان آن نا

گیر  ی فرا برای فاعل اخلاقی ایجاد می‌کند، بنابراین، این مؤلفه را می‌توان به‌عنوان راهکار

از  درست  تصویری  نداشتن  ی،  خودمحور نفس،  هوای  از  ی  پیرو همچون  موانعی  برای 

با  که  انسان  درون  در  است  عاملی  )وجدان(،  عنصر این  زیرا  برشمرد؛  انسان‌ها  برابری 

، همواره ندایی  ی اخلاقی، ناهمگونی و نابرابری مبارزه می‌کند و ندای او هرگونه ناهنجار

برای سکینت و آرامش خاطر درون آدمی است و لذا هرگونه احساس نابرابری در انسان 

ی را انکار می‌کند. از طرفی، وجدان است که انسان  و هرگونه هوای نفسانی و خودمحور

را روشن می‌سازد و می‌تواند اراده‌اش را ترقی دهد و تقویت نماید و به‌سمت کمال رهبری 

کند، پس بنابراین، وجدان اخلاقی در رفع مانع ضعف اراده نیز مؤثر خواهد بود.

55--33: تقویت حس مسئولیت اخلاقی: تقویت حس مسئولیت اخلاقی

افعال اخلاقی  از  ی  آن، دو عنصر تحقق بسیار به  و عمل  شناخت مسئولیت اخلاقی 



66

ره(
ی)

حــل
مه 

علا
ره 

ـوا
شنــ

 ج
ده

گزی
ت بر

الا
مق

عه‌
مو

مج
ـم

ـــــــ
ـــــــ

دهـ
ــــز

ــــی
ســ

م و 
ـــــــ

هــــ
زد

دوا
ره 

دو
و - 

و د
ک 

ح ی
سط

باید  حق،  یک  به‌عنوان  اخلاقی،  مسئولیت‌پذیری  مبنای  بر  کارها  دادن  انجام  است. 

، کیفیت کار و خوب انجام گرفتن  سخت مورد اهتمام قرار گیرد و به نوعی میزان و معیار

آن است و  و قوت  و مسئولیت، در صحت و سلامت  کار  »بالندگی  مسئولیت است: 

هرگونه  از  ی  دور و  پیوسته  و  مداوم  تلاش  می‌پذیرد.  صورت  میزان  این  با  آدمی،  ترفیع 

کار و مسئولیت است«)غلامی، 1388،ص  کوتاهی، حقی اساسی در حقوق  سستی و 

14(. انسان علاوه بر اینك‌ه باید به مصالح خویش بیاندیشد، باید به مسئولیت خود در 

نگاه  در  انسان  بودن  انسان  اساسا  بیاندیشد.  خود  هم‌نوعان  و  جامعه  افراد  دیگر  برابر 

برخی اندیشمندان، به مسئول بودن اوست و انسان آن کسی است که احساس تکلیف 

کند«)مطهری، 1390، ص 238(.  ، احساس مسئولیت  کند و در مقابل انسان‌های دیگر

در اسلام، هر فردی، علاوه بر این‌که به مصالح خود می‌اندیشد و در برابر خودش مسئول 

یزدی،  دارد)مصباح  مسئولیت  نیز  خود  هم‌نوعان  و  جامعه  افراد  دیگر  برابر  در  است، 

1392،ص 177(؛ لذا وجوب امر به معروف و نهی از منكر كه در ردیف نماز و روزه و حج 

و جهاد قرار دارد، بیانگر همین مسئولیت است. هرگونه بی‌مسئولیتی، به مفهوم بیرون 

ناراستی‌هاست)غلامی، 1388، ص  و  کجی‌ها  نهادن در  گام  و  از مسیر درست  شدن 

، رعایت  ، اسلام به‌عنوان یک دین و مکتب کامل و مصلحت‌محور 13(. به همین خاطر

مصالح اجتماعی را یک وظیفه و مسئولیت همگانی می‌داند و برای زندگی اجتماعی 

، تمام انسان‌ها را در قبال همدیگر مسئول می‌داند و برای رشد، تعالی و نائل آمدن  بشر

و  و مسئولیت‌ها می‌داند  به وظایف  التزام  به  و مشروط  را مرهون  به سعادت اجتماعی 

در قالب آموزه‌های دینی و دستورات اخلاقی، این وظایف و مسئولیت‌ها را برای انسان 

که مربوط به حوزۀ  کرده است. یکی از وظایف و مسئولیت‌های مهم اخلاقی  مشخص 

روابط اجتماعی می‌شود، پای‌بندی و عمل به قانون طلایی اخلاق است. در عمل به این 

قانون، یکی از موانع، گریز و فرار  از همین وظیفه و مسئولیت اخلاقی است. بدین معنا 



67

ـم
ـــــــ

ـــــــ
دهـ

ــــز
ــــی

ســ
م و 

ـــــــ
هــــ

زد
دوا

ره 
دو

و - 
و د

ک 
ح ی

سط
ره(

ی)
حــل

مه 
علا

ره 
ـوا

شنــ
 ج

ده
گزی

ت بر
الا

مق
عه‌

مو
مج

که در برخی موارد، ممکن است عمل نکردن به قانون طلایی، به‌خاطر گریز از مسئولیت 

امورات مردم  اداره، موظف به انجام  که در یک  کارمندی  از باب مثال  و وظیفه باشد، 

کار ارباب رجوع و متقاضیان  است، گاهی به‌خاطر تنبلی، سستی، بی‌حوصلگی و ...، 

را راه نمی‌اندازد و آن‌را انجام نمی‌دهد و یا این‌که آن‌را معطل کرده و سرعت نمی‌بخشد و 

یا به روزهای دیگری حواله می‌دهد. این گریز از انجام وظیفه و فرار از مسئولیت، توسط 

که خودش در چنین موقعیت مشابه‌ای اصلا نمی‌پسندد  کارمند، در حالی است  این 

و  وظیفه  بار  زیر  از  این‌چنین  حال،  این  با  اما  نگیرد؛  انجام  او  کار  که  ندارد  خوش  و 

مسئولیت خود، شانه خالی می‌کند و موفق به عمل به قانون طلایی نمی‌گردد.

تمام مواردی که بدان اشاره شد، همگی از الزامات تحقق قانون طلایی اخلاق، به‌شمار 

، همچون  گیر ی‌های فرا می‌روند که نقش به‌سزایی را در برون‌رفت از یک اپیدمی و بیمار

کرونا ایفا می‌کنند. بنابراین، هر فاعل اخلاقی، با پای‌بندی و اهتمام به این موارد، می‌تواند 

گامی در برون‌رفت از بحران کرونا بردارد.



68

ره(
ی)

حــل
مه 

علا
ره 

ـوا
شنــ

 ج
ده

گزی
ت بر

الا
مق

عه‌
مو

مج
ـم

ـــــــ
ـــــــ

دهـ
ــــز

ــــی
ســ

م و 
ـــــــ

هــــ
زد

دوا
ره 

دو
و - 

و د
ک 

ح ی
سط

ی ینتیجه‌گیر نتیجه‌گیر

در این پژوهش، ضمن بیان مختصر از ظرفیت، جایگاه و نقش قانون طلایی در مواجه 

قاعدۀ  کاربست  و  که مهمترین مؤلفه در تحقق  ، نشان داده شد  گیر فرا ی‌های  بیمار با 

از  موانعی  رفع  و   ... و  تخیل  قوۀ  تقویت  نوع‌دوستی،  قبیل  از  آن،  الزامات  ایجاد  زرین، 

کلیدی و به‌سزایی در اجرای قانون طلایی،  که نقش  ی  جمله خودخواهی و خودمحور

کنار تمام اقدامات پیشگیرانۀ پزشکی و  گیر دارند. در  ی‌های فرا در شرایط شیوع بیمار

گرفته، توجه به جنبۀ اخلاقی در  کرونا انجام  ی  که برای مقابله با شیوع بیمار اجتماعی 

این زمینه، خصوصا التزام و پای‌بندی به قاعدۀ زرین، نقش به‌سزایی را در پیشگیری و 

کنار توصیه به رعایت مسائل بهداشتی و  برون‌رفت از این بحران ایفا می‌کند. یعنی در 

گیر هستند،  ی فرا دستورالعمل‌های پزشکی، توجه دادن جوامع امروز که درگیر این بیمار

به عمل و اجرای قاعدۀ زرین، نقش مهمی را در برون‌رفت از این بحران ایفا می‌کند. 

برای  مناسب  بستری  تا  دهند  انجام  زمینه  این  را  لازم  اقدامات  دارند  وظیفه  دولت‌ها، 

اهمیت این موضوع و عمل به این اصل اخلاقی فراهم کنند و از ظرفیت رسانه، به‌خوبی 

می‌توانند در این راستا، کمک بگیرند.

ارائه اطلاعات را ندارند؛ بلکه قراردادهای فرهنگی  ، صرفا قراردادهای  تلویزیون و رادیو

تا  کند  را در امتیازش حفظ  ، دولت باید این مسئولیت  را امضا می‌کنند. به بیان دیگر

شوند؛  حمایت  و  شناخته  به‌سادگی  دولت،  جانب  از  فرهنگی  زیرساخت‌های  این‌که 

لذا دولت موظف است این زیرساخت‌های لازم برای تحقق قاعدۀ زرین را به‌عنوان یک 

مسئولیت فرهنگی، به‌خوبی فراهم کند. از طرفی اندیشمندان و نخبگان نیز باید با قلم 

و گفتار خود این موضوع را برای مردم تبیین کنند و بلکه زمینۀ عمل به این قاعده و بستر 

تحقق آن آماده گردد. 

کنار  که عمل به این قاعده، در  گردد  شایسته است برای آحاد مردم، به‌طور دقیق روشن 



69

ـم
ـــــــ

ـــــــ
دهـ

ــــز
ــــی

ســ
م و 

ـــــــ
هــــ

زد
دوا

ره 
دو

و - 
و د

ک 
ح ی

سط
ره(

ی)
حــل

مه 
علا

ره 
ـوا

شنــ
 ج

ده
گزی

ت بر
الا

مق
عه‌

مو
مج

مؤثر   ، گریبان‌گیر بحران  این  از  رهایی  در  اندازه،  چه  تا  بهداشتی  پروتکل‌های  رعایت 

بر  ی  فرهنگ‌ساز جهت  از  قاعده،  این  که  گفت  می‌شود  به‌نحوی  حتی  و  بود  خواهد 

قاعده  این  به  عمل  پویش  که  خاطر  این  به  دارد،  تقدم  و  اولویت  پزشکی،  توصیه‌های 

است که زمینه‌ساز و بسترساز رعایت و خیز برداشتن برای عمل به توصیه‌های پزشکی 

و پروتکل‌های بهداشتی است. 

البته شایان ذکر است که این مسئولیت را به‌دوش کشیدن، یک فرآیندی است دو سویه 

که برای تحقق آن، هم دولت و هم مردم و ملت موظف‌اند تا آن حیات شایستۀ انسانی 

محفوظ بماند.

مکلف  دولت،  فقط  یعنی  مکلف‌اند،  مردم  همۀ  انسان‌ها،  شایستۀ  حیات  از  دفاع  در 

، معمولا در  گرچه همۀ قدرت و وسایل فعلی برای تکلیف مزبور به این تکلیف نیست، ا

اختیار دولت است، با این حال، همۀ افراد و گروه‌ها، مشمول تکلیف مزبورند.

گر الزامات، این قانون اخلاقی را در خود ایجاد کند و در جهت رفع موانع تحقق آن  انسان ا

که نتیجه  هم بکوشد، قطعا خود را ملزم به رعایت پروتکل‌های بهداشتی خواهد کرد؛ چرا

و برون‌داد پای‌بندی به مفاد این قاعدۀ اخلاقی، اهتمام ویژه به رعایت دستورالعمل‌های 

، از این فرصت و ظرفیت که در این قاعده وجود دارد،  بهداشتی است. به همین خاطر

می‌توان به نفع جوامع، در برون‌رفت از بحران‌ها و چالش‌ها استفاده کرد.



70

ره(
ی)

حــل
مه 

علا
ره 

ـوا
شنــ

 ج
ده

گزی
ت بر

الا
مق

عه‌
مو

مج
ـم

ـــــــ
ـــــــ

دهـ
ــــز

ــــی
ســ

م و 
ـــــــ

هــــ
زد

دوا
ره 

دو
و - 

و د
ک 

ح ی
سط

منابع و مآخذمنابع و مآخذ

• قرآن کریم

• نهج البلاغه 

1. اتکینسون، آر اف)1394(، درآمدی به فلسفۀ اخلاق، ترجمۀ سهراب علوی‌نیا، تهران: 

هرمس.

2. اسلامی، سیدحسن)1386(، » قاعدۀ زرین در حدیث و اخلاق«، علوم قرآن و حدیث، 

ش 45و46: صص 33-5.

قاعده  با  زرین  قاعدۀ  کارآمدی  و  بسندگی  »مقایسه  حسن)1396(،  بوسلیکی،   .3

تعمیم‌پذیری کانت«، پژوهشگاه علوم و فرهنگ اسلامی: صص 1 - 30.

4. حر عاملی، محمد بن الحسن)1416ق(، تفصیل وسائل الشیعة إلی تحصیل مسائل 

الشریعة، قم: موسسه آل البیت)علیهم‌السلام( لاحیاء التراث.

. ، قاهره: دارالمنار 5. رشیدرضا، سید محمد )1366(، تفسیرالمنار

صدر  فلسفی  مبانی  اساس  بر  اخلاق  زرین  قاعده  »تبیین  فاطمه)1393(،   ، علی‌پور  .6

المتألهین«، پژوهش‌های فلسفی: صص 1 - 7.

7. غزالی، ابوحامد محمد)1366(، احیاء علوم الدین، تهران: علمی و فرهنگی.

8. غلامی، علیرضا)1388(، »اخلاق سازمانی: مشکلات، موانع و راه‌کارها«، دوماهنامه 

توسعه انسانی پلیس، ش 25: صص 1 - 24.

9. قرائی سلطان‌آبادی، احمد و سعید نظری توکلی)1394(، »مفهوم انصاف در اخلاق 

اسلامی و نسبت آن با قاعدۀ زرین«، پژوهش‌نامه اخلاق، ش28: صص 1 - 17.

10. کلینی، محمدبن یعقوب)1377(، الکافی، قم: دارالحدیث.

ی، تهران: علمی و فرهنگی. ، هری جی)1390(، اخلاق صور 11. گنسلر

، تهران: علمی و فرهنگی. ، هری جی)1390(، درآمدی برفلسفه اخلاق معاصر 12. گنسلر



71

ـم
ـــــــ

ـــــــ
دهـ

ــــز
ــــی

ســ
م و 

ـــــــ
هــــ

زد
دوا

ره 
دو

و - 
و د

ک 
ح ی

سط
ره(

ی)
حــل

مه 
علا

ره 
ـوا

شنــ
 ج

ده
گزی

ت بر
الا

مق
عه‌

مو
مج

ی، قم: موسسۀ آموزشی  13. مصباح یزدی، محمدتقی)1392(، خودشناسی برای خودساز

و پژوهشی امام خمینی)ره(.

14. مطهری، مرتضی)1385(، فلسفه اخلاق، تهران: صدرا.

15. مطهری، مرتضی)1390(، آزادی معنوی، تهران: صدرا.

16. مغنیه، محمدجواد)1428(، فی ظلال نهج البلاغه، قم: کلمةالحق.

نگاه  تهران:  شناسی،  اخلاق  در  مقالاتی  مهرماندگار  مصطفی)1385(،  ملکیان،   .17

. معاصر

آزادبنی، رمضان)1395(، »انسان‌شناسی تکاملی و بن‌بست اخلاقی آن با  ی  18. مهدو

کید بر قانون طلایی«، پژوهش‌های اخلاقی، ش 1: صص 1 - 13. تأ

روان‌شناسی رشد  پرتو  در  19. موسوی مطلق، سید محمد)1394(، »مسئولیت اخلاقی 

ی(«، مجلۀ فلسفه، ویژه‌نامه روز  )تأثیرات رشد روان‌شناختی فرد بر مسئولیت اخلاقی و

: ص ۷5. جهانی فلسفه، آذر

دین،  فلسفۀ  پیرامون  انتقادی   - تحلیلی  تی  تأملا  ،)1394( جابر سید  موسوی‌راد،   .20

تهران: دفتر پژوهش و نشر سهروردی.





چکیدهچکیده
یکی از موضوعات کلیدی در فلسفۀ اقتصاد اسلامی، تبیین رابطه خودگرایی با فرد مسلمان 

و نقش آن در اقتصاد اسلامی است. در این مقاله، با استفاده از روش تحلیلی، به بررسی 

خودگرایی و نقش آن در اقتصاد اسلامی پرداخته شده است. در این ارتباط، این سؤال مورد 

کلیدی اقتصاد متعارف،  که به‌عنوان مولفۀ  ی لذت‌گرایانه  که خودگرو بررسی قرار می‌گیرد 

شناخته شده است، چه نقش و جایگاهی در اقتصاد اسلامی دارد؟ در واقع، اساسا مبانی 

را؟  ی  وظیفه‌محور و  ی  دیگرگرو یا  می‌پذیرد  را  شخصی  نفع  و  سودجویی  اسلامی،  تفکر 

ی لذت‌گرایانه در اقتصاد  پاسخ پژوهش به این سوال، بعد از نقد و بررسی مبانی خودگرو

می‌دهد  نشان  اسلامی،  اقتصاد  در  ی  خودگرو جایگاه  و  خواستگاه  بررسی  و  متعارف 

ی افراطی که مورد قبول اقتصاد متعارف بوده و تمام فعالیت‌های انسان اقتصادی  خودگرو

غرب بر محور آن شکل گرفته است، مورد پذیرش اسلام نیست؛ بلکه اسلام دربارۀ موضوع 

ی، نه حق تقدم را به فرد می‌دهد و نه به جامعه؛ بلکه هر یک از آن‌ها  ی و دیگرگرو خودگرو

که منطبق با احکام و دستورات الهی است، همان باید اجرا شود و در این صورت، سخن 

از تقدم مصالح فرد بر جامعه و یا جامعه بر فرد جایگاهی ندارد.

کلمات کلیدی: خودگرایی، دیگرگرایی، اقتصاد اسلامی، اقتصاد متعارف

خودگرایی و نقش آن 
در اقتصاد اسلامی

سعید محمدبیگی
دانشجوی دکتری فلسفه اقتصاد اسلامی موسسه آموزشی پژوهشی امام خمینی)ره(.

صفحات 73 تا 107



74

ره(
ی)

حــل
مه 

علا
ره 

ـوا
شنــ

 ج
ده

گزی
ت بر

الا
مق

عه‌
مو

مج
ـم

ـــــــ
ـــــــ

دهـ
ــــز

ــــی
ســ

م و 
ـــــــ

هــــ
زد

دوا
ره 

دو
و - 

و د
ک 

ح ی
سط

مقدمهمقدمه
اقتصاد نئوکلاسیک، رفتارگرایی، اقتصاد نهادی و مکاتب مهم اقتصادی، تقریبا همه 

، منافع شخصی خود  ی غرائز که افراد یک جامعه، به‌طور فعال و نه از رو فرض می‌کنند 

ی از نفع شخصی، می‌تواند در اشکال مختلفی همچون بازتولید  را دنبال می‌کنند. پیرو

تقویت  یا  و  ی  بهره‌ور رساندن  کثر  حدا به  مصرف‌کننده،  نیاز  با   متناسب  محصولات 

نفع  از  ی  پیرو این‌که  وجود  با   .)1986  ، )شوارتز  شود  دنبال  شخصی  منافع  انگیزه‌های 

از تحقیقات  ی  کید تقریبا تمام نحله‌های اقتصادی می‌باشد. بسیار شخصی، مورد تأ

شخصی  منافع  رفتار  مدل‌های  کفایت  عدم  به  گذشت،ه  سال   20 در  اقتصادی  علوم 

، 1980؛ اتزیونی، 1988؛ کوهن، 1990؛ منزبریج، 1990؛  افراد اشاره دارند )سن، 1977، لیمر

باستون، 1991؛ سیرز و فانک، 1990(. به‌عنوان نمونه، می‌توان به مصرف‌کنندگانی اشاره 

آن‌ها  لذت  افزایش  در  می‌تواند  نهایی  کالای  یک  که  نتایجی  از  بیشتر  معمولا  که  کرد 

داشته باشد، بیشتر به روندی که کالا تحت آن روند تولید شده است، اهمیت می‌دهند 

، 1990( یا این‌که بیشتر به تصمیم‌های گروهی که در آن هستند، اهمیت می‌دهند  )تایلر

تا به تصمیم شخصی که توسط خود آن‌ها گرفته می‌شود )داو و اوربل، 1988( و یا نگرش 

ی‌های  آن‌ها نسبت به سیاست‌های عمومی، اغلب بیشتر از طریق ارزش‌ها و ایدئولوژ

آن‌ها شکل می‌گیرد تا تأثیر این سیاست‌ها بر رفاه مادی آن‌ها )سیرز و فانک، 1991(. همۀ 

کید بر اهمیت لذت‌جویی و  این مواردی که به آن اشاره شد، نشان می‌دهد علی‌رغم تأ

و  شکل‌گیری  زمینه‌های  در  گسترده‌ای  اختلاف‌های  نیز  هنوز  شخصی،  نفع  از  ی  پیرو

جایگاه اصل نفع شخصی وجود دارد.

شکل‌دهندۀ  ی  رفتار فرض  تنها  به‌عنوان  را  شخصی  منافع  کسانی‌که   ، دیگر طرف  از 

، 1986(، استدلال می‌کنند  اقتصادی تعریف می‌کنند )فریدمن، 1953؛ مولر مدل‌های 

که این‌گونه مدل‌ها، با فرض  آن‌چه بیشتر از همه اهمیت دارد، دقت پیش‌بینی است 

اصلی  جریان  به‌عنوان  شخصی،  منافع  اصل  نتیجه،  در  می‌کنند.  ایفا  شخصی  منافع 

، 1986؛ سن، 1987، 1990، 2002؛  کید برخی از مهم‌ترین پژوهش‌ها همچون: )مولر مورد تأ



75

ـم
ـــــــ

ـــــــ
دهـ

ــــز
ــــی

ســ
م و 

ـــــــ
هــــ

زد
دوا

ره 
دو

و - 
و د

ک 
ح ی

سط
ره(

ی)
حــل

مه 
علا

ره 
ـوا

شنــ
 ج

ده
گزی

ت بر
الا

مق
عه‌

مو
مج

ینپسی و روزن، 1988( قرار گرفته است. همچنین در آن دسته از رشته‌ها و نظریات كه  و

اقتصاد را به‌عنوان مرجع در نظر می‌گیرند، همچون مدیریت )راملت و همکاران، 1994، 

صنعتی  سازمان‌های  اقتصاد   ،)1975 یلیامسون،  )و مبادله  هزینه‌های  نظریه   ،)24 ص 

ی به شبکه‌های اجتماعی )برت، 1982(، منافع  یکرد ساختار ، 1980( و نظریه رو )پورتر

و  نظریات  آن  مدل‌های  آن،  اساس  بر  که  می‌دانند  کلیدی  فرض  به‌عنوان  را  شخصی 

با  مدل‌ها  شکل‌گیری  چگونگی  زمینۀ  در  مثال،  به‌عنوان  می‌گردد.  ایجاد  رشته‌ها 

کرد. نظریه هزینه  مفروضات نفع شخصی، می‌توان به نظریه اقتصاد هزینه مبادله اشاره 

و  می‌کند  ترکیب  فایده  هزینه  نظریه  مفروضات  با  را  شخصی  نفع  مفروضات  مبادله، 

نتیجه می‌گیرد که سازمان‌ها، در کنترل فرصت‌طلبی مخرب رفتارهای مصرف‌کننده، از 

یلیامسون ، 1975(.  بازارها بهتر هستند )و

ی  گسترده اقتصاد متعارف، در زمینۀ خاستگاه و جایگاه خودگرو علی‌رغم تلاش‌های 

تبیین  هنوز  که  است  حقیقت  این  گویای  زمینه،  این  در  پژوهش‌های  ی،  دیگرگرو و 

متعارف،  اقتصاد  ندارد.  وجود  متعارف  اقتصاد  در  آن  جایگاه  و  مبانی  از  صحیحی 

ی  که اصل لذت‌جویی و خودگرو ی اقتصادی  گرچه هرگونه تلاشی در زمینۀ مدل‌ساز ا

با تببین اصل  ارتباط  اما هنوز در  نادیده بگیرد، مردود می‌داند؛  را در آن  مصرف‌کننده 

است.  نکرده  عمل  موفق  آن‌ها،  تعارض  زمان  در  اصل،  دو  این  تقدم  زمینۀ  در  روشنی 

این مسئله، در زمینۀ اقتصاد اسلامی، با وضوح بیشتری نمایان است. تحقیقات در این 

تعییین  و  این اصول  زمینۀ تعیین قلمرو  گسترده‌ای، در  از آشفتگی‌های  کی  زمینه، حا

تقدم آن‌ها در زمان تعارض است.

در این مقاله، ابتدا نظریه خودگرایی و جایگاه آن در اقتصاد متعارف، به‌علاوه مجموعه‌ 

گرفته  که به طرز تلقی این جریان به مسئله خودگرایی است، مورد بررسی قرار  نقدهایی 

است و در ادامه، جهت ورود به موضوعِ نقش خودگرایی در اقتصاد اسلامی، به مسئلۀ 

منافع فرد و جامعه و موضوع هماهنگی یا تضاد منافع فرد و جامعه اشاره شده است و 

در نهایت، مسئله خودگرایی از منظر آیات و روایات، مورد بررسی قرار گرفته است.



76

ره(
ی)

حــل
مه 

علا
ره 

ـوا
شنــ

 ج
ده

گزی
ت بر

الا
مق

عه‌
مو

مج
ـم

ـــــــ
ـــــــ

دهـ
ــــز

ــــی
ســ

م و 
ـــــــ

هــــ
زد

دوا
ره 

دو
و - 

و د
ک 

ح ی
سط

ی  که اصالت خودگرو که اسلام، مکتبی است  با توجه به منابع اسلامی، به‌نظر می‌رسد 

که در ادامه، مورد بررسی قرار می‌گیرد را مردود می‌داند و در  اقتصاد متعارف به معنایی 

همین  و  می‌داند  ی  دیگرگرو اصالت  عرض  در  را  ی  خودگرو اصالت  تزاحم،  عدم  موارد 

گزاره، فرضیه تحقیق را تشکیل داده است.    

11. پیشینه تحقیق. پیشینه تحقیق
، مرتبط با رشتۀ فلسفۀ اخلاق  ، از دو رشتۀ متفاوت بهره می‌گیرد. از یک سو مقالۀ حاضر

، به رشتۀ اقتصاد، وارد شده است. همچنین برخلاف ادعای برخی  است و از طرف دیگر

ی، توسط توماس هابز ارائه شده است؛ اما  که مدعی هستند موضوع خودگرو محققین 

اسمیت  آدام  ملل«  »ثروت  کتاب  در  باید  را  بحث  این  اولیۀ  یشه‌های  ر می‌رسد  به‌نظر 

یکردی  ی را از ابداعات و ارائۀ آن با رو دنبال کرد. به‌علاوه، به هیچ وجه نمی‌توان خودگرو

جدید توسط هابز یا اسمیت دانست؛ بلکه تعالیم اسلامی همچنان‌که در ادامه مطرح 

ی  ی را مطرح کرده و ساختار و زمینۀ شکل‌گیری پایه‌ای خودگرو می‌گردد، موضوع خودگرو

را در درجۀ اول، باید در تعالیم اسلامی و سپس مبانی اقتصاد متعارف جستجو کرد. به 

یکرد اقتصاد متعارف، به  همین دلیل، ابتدا، پیشینه در اقتصاد اسلامی و در ادامه، با رو

بررسی موضوع، پرداخته شده است.

11--11. پیشینه در اقتصاد اسلامی. پیشینه در اقتصاد اسلامی
از میان محققین اسلامی، در زمینۀ روان‌شناسی و فلسفۀ اخلاق و ارتباط آن با موضوع 

تحقیقات  مانند  است،  گرفته  صورت  توجهی  قابل  و  فراوان  تلاش‌های  ی،  خودگرو

، شهید مطهری و علامه طباطبائی  که از آیت‌الله مصباح یزدی، شهید صدر متعددی 

یکرد اقتصاد اسلامی و در  منتشر شده است؛ اما در زمینۀ این پژوهش‌های علمی با رو

یادی وجود ندارد. زمینۀ فلسفه اقتصاد اسلامی، تحقیقات ز

سودمندی  و  ی  بهینه‌ساز موضوعه  »اصول  عنوان  با  خود،  مقالۀ  در   )2002( حسن  زبیر 



77

ـم
ـــــــ

ـــــــ
دهـ

ــــز
ــــی

ســ
م و 

ـــــــ
هــــ

زد
دوا

ره 
دو

و - 
و د

ک 
ح ی

سط
ره(

ی)
حــل

مه 
علا

ره 
ـوا

شنــ
 ج

ده
گزی

ت بر
الا

مق
عه‌

مو
مج

شرایط  که  می‌دهد  قرار  توجه  مورد  را  حقیقت  این  اسلامی«،  اقتصاد  علم  برای  آن‌ها 

ی  »پیرو موضوعه  اصول  که  می‌شود  محقق  صورتی  در  متعارف،  اقتصاد  علم  تعادلی 

ی«، همراه با هم برقرار باشند. ایشان در ادامه، به بررسی  از نفع شخصی« و »بهینه‌ساز

که  رابطۀ بین »نفع شخصی« و »اخلاق« می‌پردازد و این نکته را مورد توجه قرار می‌دهد 

از نظر اقتصاددانان مسلمان و غیرمسلمان در بین محرک‌های رفتار اقتصادی انسان، 

ی از نفع شخصی«، عمومی‌ترین و باثبات‌ترین انگیزه‌ها را تشکیل می‌دهد. ایشان  »پیرو

ی از نفع شخصی نیست،  معتقد است که اولا، اصول و مبانی دین اسلام، مخالف پیرو

ی از این نفع، هیچ منافاتی با دیگرگرایی و کمک به دیگران ندارد. به‌علاوه، پیرو

با  اقتصاد«، معتقد است  در  »نظریه عقلانیت  با عنوان  مقالۀ خود،  در  عقیلی )1989( 

بیشتر  او  است،  مصرف‌کننده  ی  پیش‌رو در  که  گسترده‌ای  محدودیت‌های  به  توجه 

به‌دنبال ارضای امیال خویش است تا این‌که به‌دنبال بهینه‌یابی باشد. در حقیقت، این 

ی منصرف کرده و در  ی مصرف‌کننده، او را از دیگرگرو محقق معتقد است موانع پیش‌رو

حقیقت، صرفا ترجیح می‌دهد تا مطلوبیت و رضایت خویش و نه دیگران را در زندگی 

تأمین کند. 

در  که  سود  ی  کثرساز حدا و  ی  خودگرو موضوع  است،  معتقد   )1998( کهف  منذر 

ی ندارد. تفسیر و اعتقاد  ی مطرح است، با عقلانیت اسلامی سازگار سیستم سرمایه‌دار

ارتباط  که اساسا، روح عقلانیت اسلامی در  گرفته است  بر این پایه شکل  این محقق، 

ذات  حب  از  ی  سرمایه‌دار تفسیر  روح  با  سعادت،  به  آن  مصرف‌کنندگان  رساندن  با 

کارآفرین  محرک‌های  با  ارتباط  در  ایشان  که  تأملی  قابل  بسیار  نکتۀ  ندارد.  هماهنگی 

ذات  حب  از  ی  پیرو است،  برخوردار  ویژه‌ای  اهمیت  از  و  می‌کند  مطرح  مسلمان، 

ضدنتیجۀ  باعث  حقیقت،  در  که  است  ی  سرمایه‌دار اقتصادی  سیستم  در  مفروض، 

ی مطلوبیت را به همراه داشته باشد،  کثرساز که قرار بود حدا خود می‌گردد و حب‌ذاتی 

نمی‌تواند به‌درستی عمل کند.  

یکرد اقتصاد متعارف  ی از رو کلی، به‌نظر می‌رسد اندیشمندان مسلمان، در پیرو به‌طور 



78

ره(
ی)

حــل
مه 

علا
ره 

ـوا
شنــ

 ج
ده

گزی
ت بر

الا
مق

عه‌
مو

مج
ـم

ـــــــ
ـــــــ

دهـ
ــــز

ــــی
ســ

م و 
ـــــــ

هــــ
زد

دوا
ره 

دو
و - 

و د
ک 

ح ی
سط

تابع  در  را  ی  خودگرو با  مرتبط  پارامترهای  تا  تلاش‌اند  در  شخصی،  نفع  از  ی  پیرو در 

از پژوهش‌ها،  که در بین این دو طیف  کنند. تنها تفاوتی  مطلوبیت مصرف‌کننده وارد 

یکرد اقتصاددانان مسلمان به مسئله بوده است  و رو گرفته است، نگاه  مورد توجه قرار 

در  گردد.  تقویت  ارتباط  این  در  موضوع  دینی  جنبه‌های  تا  بوده‌اند  تلاش  در  تنها  که 

در  اسلامی  اقتصاد  و  متعارف  اقتصاد  یکرد  رو در  آن‌چه  بین  ماهوی  تفاوتی  حقیقت، 

به قبول  تلقی  پارامترها،  تنها همان  و  گرفته است، مشاهده نمی‌شود  زمینه، شکل  این 

ی آن‌ها شده است. در صورتی‌که حقیقت و ماهیت  شده است و سعی در اسلامی‌ساز

ی، مورد بحث قرار می‌دهد، در مبانی  ی و دیگرگرو آن‌چه اقتصاد غرب به‌عنوان خودگرو

اقتصاد اسلامی مردود است. 

22--11. پیشینه در اقتصاد متعارف. پیشینه در اقتصاد متعارف
یخچه و ماهیت علم اقتصاد نئوکلاسیک، نشان می‌دهد که اصول  نگاهی اجمالی به تار

کردن آن«، نقش اساسی در این علم ایفا  کثر  ی از نفع شخصی« و »حدا موضوعه »پیرو

که بر  می‌کند. بر این اساس، رفتار اقتصادی انسان، در صورتی عقلایی قلمداد می‌شود 

اساس این دو اصل، شکل گرفته باشد )جابری، 1388، ص 207(.

خود  نوشته‌های  در  صریح،  و  ضمنی  به‌صورت  متعارف  اقتصاد  اقتصاددانان،  عمدۀ 

نفع  همان  مصرف‌کننده،  اقتصادی  رفتار  در  کلیدی  جهت‌دهندۀ  که  دارند  تصریح 

شخصی است. در واقع، جریان تحقیقاتی اقتصاد متعارف، بر این مسئله تکیه دارد که 

نفع شخصی بر تمامی دیگر انگیزه‌ها تسلط دارد و جهت‌دهندۀ آن‌ها می‌باشد. 

احساسات  »نظریه  عنوان  با  خویش،  کتاب  در   )1969( اسمیت  آدام  نمونه،  به‌عنوان 

از  خالی  شخصی،  هیچ  که  کند  اثبات  را  حقیقت  این  می‌کند  کوشش  اخلاقی«، 

اثبات  برای  ایشان   .)446 ص   ،1969( نیست  شخصی  نفع  و  ذات  حب  انگیزه‌های 

که ما  که انتظار غذایی  کتاب »ثروت ملل«، به این مثال توجه می‌دهد  مدعی خود، در 

ی خیرخواهی آن‌ها؛ بلکه توجه آن‌ها به منافع  یم، نه از رو از قصاب و نانوا و آبجوساز دار



79

ـم
ـــــــ

ـــــــ
دهـ

ــــز
ــــی

ســ
م و 

ـــــــ
هــــ

زد
دوا

ره 
دو

و - 
و د

ک 
ح ی

سط
ره(

ی)
حــل

مه 
علا

ره 
ـوا

شنــ
 ج

ده
گزی

ت بر
الا

مق
عه‌

مو
مج

شخصی خودشان است که باعث می‌شود غذای ما نیز تهیه گردد )1937، ص 14(.

مشغول  مختلف  صنایع  در  که  کارگرانی  در  ذات،  حب  بررسی  در  نیز  مارشال  آلفرد 

که پس‌انداز آن‌ها، صرفا از جهت منافع شخصی  به‌کار هستند، به این نکته توجه دارد 

خودشان و خانوادۀ آن‌ها قابل توجیه است )1920، ص 228(. البته کوز در توجیه سخنان 

کتاب »ثروت ملل«، روند غالب در ترتیبات  اسمیت، معتقد است، منظور اسمیت در 

اجتماعی و سیاسی مصرف‌کننده بوده است )1976، ص 5( و در حقیقت، کوز در صدد 

توجیه و توضیح مطالب کتاب »ثروت ملل« و »نظریه احساسات اخلاقی«، به سمت این 

نکته می‌باشد که آدام اسمیت، روند غالبی منظور ایشان بوده است، وگرنه امکان فراهم 

ی خیرخواهی قصاب و نانوا نیز ممکن است.  شدن غذای ما از رو

ایدۀ لذت‌جویی  پذیرش  آن‌را  بارز  نئوکلاسیک، صفت  در معرفی مکتب  ید )1347(  ژ

که می‌توان  ، این امر از نظر بنیان‌گذاران آن، بدیهی‌ترین اصلی است  می‌داند. به‌نظر او

علم اقتصاد را بر اساس آن بنا کرد؛ زیرا متفکران این مکتب، آدمی را فطرتا، جویای لذت 

و گریزان از زحمت می‌دانند. 

استخراج شرایط  برای  شخصی  نفع  و  از اصول حب‌ذات  ی  پیرو اقتصاد متعارف،  در 

تعادلی اقتصاد در جهت تولید و مصرف، مورد توجه قرار می‌گیرد. چنین تلقی از حب 

اسلامی،  اقتصاد  در  گردید،  اشاره  آن  به  نیز  قبلا  که  همان‌گونه  شخصی،  نفع  و  ذات 

ی  ی و دیگرگرو یکرد اقتصاد اسلامی، در قبال خودگرو می‌تواند باعث تلقی اشتباه از رو

اسلام،  دقیق  موضع  بررسی  است،  گرفته  قرار  کید  تأ مورد  پژوهش،  این  در  آن‌چه  گردد. 

ی، بدون تلقی متأثر شدن از مکاتب رقیب آن بوده است.   ی و خودگرو نسبت به دیگرگرو

وی در فلسفه اخلاق و اقتصاد متعارف یه خودگر وی در فلسفه اخلاق و اقتصاد متعارف. نظر یه خودگر 22. نظر
و  خودخواهی  ی،  خودانگار به  فارسی،  در  و  شده  خودگرفته  به‌معنای  خودگرایی، 

»خودخواهی«،  با  مشابهت  به‌رغم  اصطلاح،  این  است.  شده  ترجمه  خوددوستی، 

بیش  و  ی  انحصار عشق  و  )خودستایی(  خود  و  من  به  اندیشیدن  به  گرایش  به‌معنای 



80

ره(
ی)

حــل
مه 

علا
ره 

ـوا
شنــ

 ج
ده

گزی
ت بر

الا
مق

عه‌
مو

مج
ـم

ـــــــ
ـــــــ

دهـ
ــــز

ــــی
ســ

م و 
ـــــــ

هــــ
زد

دوا
ره 

دو
و - 

و د
ک 

ح ی
سط

لاند، 1377، ص 221(. خودگرایی در سطح فلسفۀ اخلاق  از حد به خویشتن نیست )لا

است.  گرفته  قرار  بررسی  مورد  ی،  هنجار و  اثباتی  سطح  دو  در  متعارف،  اقتصاد  و 

در  نظریه‌ای  می‌شود،  نامیده  روان‌شناختی«  »خودگرایی  آن  نظریۀ  که  اثباتی  خودگرایی 

ی، »خودگرایی اخلاقی«  مورد انگیزه‌های افراد است. همچنین نظریۀ خودگرایی هنجار

نامیده می‌شود. 

همیشه  که  است  شده  آفریده  چنان  فرد،  هر  که  است  معتقد  روان‌شناختی،  ی  خوگرو

به‌دنبال لذت یا منافع خود است. این نظریه، این ادعا را مطرح می‌کند که ذات انسان، 

به‌گونه‌ای است که هیچ شخصی نمی‌تواند عملی را انجام دهد، مگر این‌که معتقد باشد 

ی روان‌شناختی، فرد دو نوع عمل را نمی‌تواند  این امر به نفع او است. بنابر نظریه خودگرو

او است و دوم، آن‌چه در مورد  با مصلحت  كه معتقد است مغایر  انجام دهد: عملی 

ی اخلاقی نیز این  (. خودگرو کارها با علایق او آن اعتقادی ندارد )با توجه به ارتباط آن 

دیدگاه را مطرح می‌سازد که تنها وظیفۀ یک شخص، ارتقای بهترین منافع خویش است 

)مک‌کانل، 1978، ص 41-42؛ می، 2010، ص 27-25(.

که افراد چگونه رفتار می‌کند  ی روان‌شناختی، به بررسی این حقیقت می‌پردازد  خودگرو

که مردم باید چگونه  ی اخلاقی، به بررسی این موضوع  که خودگرو و این در حالی است 

این است  بر  اقتصاد متعارف، فرض  ادبیات  در  به‌طور خاص،  کنند، می‌پردازد.  رفتار 

ی اخلاقی، از دو مقدمه تشکیل شده است: یکی، ادعای حقیقت  که حقیقت خودگرو

خودخواهی روان‌شناختی و دیگری، بیان این اصل که »باید« به‌معنای »می‌تواند« است. 

جز  ی  کار شخص،  است  غیرممکن  که  است  حقیقت  این  گویای  اول،  پیش‌فرض 

می‌کند  کید  تأ نکته  این  بر  دوم،  پیش‌فرض  و  دهد  انجام  خود  خیرخواهی  جستجوی 

گستردۀ  کار غیرممکن نیستیم. در حقیقت، آن‌چه از ادبیات  که ما هرگز ملزم به انجام 

اقتصاد متعارف و فلسفۀ اخلاق به‌دست می‌آید، استنباط خودخواهی اخلاقی از این 

مقدمات است.

به‌دنبال  می‌باید  اخلاقی،  نظر  از  انسان  اخلاقی،  ی  خودگرو نظریه  اساس  بر  مقابل،  در 



81

ـم
ـــــــ

ـــــــ
دهـ

ــــز
ــــی

ســ
م و 

ـــــــ
هــــ

زد
دوا

ره 
دو

و - 
و د

ک 
ح ی

سط
ره(

ی)
حــل

مه 
علا

ره 
ـوا

شنــ
 ج

ده
گزی

ت بر
الا

مق
عه‌

مو
مج

ی  پایه »خودگرو بر  ی اخلاقی،  نتیجه، خودگرو باشد. در  تأمین منافع شخصی خودش 

روان‌شناختی« استوار است، یعنی خودگرایان اخلاقی برای توجیه این نکته که چرا افراد، 

که اساسا انسان ذاتا دنبال منافع  تنها باید منافع خود را دنبال کنند، استدلال می‌کنند 

خود می‌باشد.

وی و نقش آن در اقتصاد متعارف وی و نقش آن در اقتصاد متعارف. خودگر 11--22. خودگر
مشروط  را  مردم  اقتصادی  رفتار  که  انگیزه‌ای  تنها  که  است  معتقد  متعارف،  اقتصاد 

 ،1998  ، راتنر و  میلر  446؛  ص   ،1982 )فلدمن،  است  شخصی  منافع  انگیزۀ  می‌کند، 

پایۀ  و  شود  منسجم‌تر  افراد،  اقتصادی  رفتارهای  می‌شود  باعث  که  عنصری   .)53 ص 

البته  گردد.  ایجاد  متعارف  اقتصاد  اقتصادی  نظریه‌های  ساخت  برای  محکم‌تری 

ی در اسلام نیز مورد بحث قرار خواهد  همان‌گونه که در بخش مربوط به جایگاه خودگرو

حتی  نمی‌داند،  مردود  افراد  در  را  شخصی  منافع  عنصر  وجود  اصل  نیز  اسلام  گرفت، 

انگیزه‌های اخلاقی و معنوی مردم را تحریک می‌کند تا فقط به نفع خودشان عمل کنند؛ 

که در مورد اسلام مورد توجه است، نوع نگاه ارزش‌های اسلامی به موضوع  اما نکته‌ای 

ی و تضاد آن با منافع دیگر افراد جامعه است. خودگرو

افراد  اقتصادی  رفتار  شکل‌گیری  در  غیرمالی،  انگیزه‌های  نقش  از  متعارف  اقتصاد 

می‌شود،  وارد  انگیزه‌ها  وجود  از  تلقی  طرز  این  به  که  اشکالاتی  از  یکی  اما  است؛  گاه  آ

، همچون  این است که اصل بحث و بررسی در مورد آن‌ها را یا مربوط به رشته‌های دیگر

فلسفۀ اخلاق و جامعه‌شناسی می‌کند و یا این‌که آن‌ها را داده شده،))) تلقی می‌کند. 

بررسی  مورد  اقتصاد  در  که  اصل‌هایی  از  ی  بسیار از  حتی  موضوع  این  صورتی‌که  در 

به‌عنوان موضوعی داده شده، تلقی شود؛  نباید  و  بوده  گرفته، مهم‌تر  قرار  موشکافانه‌ای 

گون، مورد بررسی قرار گیرد.  بلکه لازم است از جنبه‌های گونا

آورد.  حساب  به  خودخواهانه  عملی  بوده،  شخص  نفع  به  که  ی  کار هر  نباید  بنابراین، 

.ceteris paribus  . 	1



82

ره(
ی)

حــل
مه 

علا
ره 

ـوا
شنــ

 ج
ده

گزی
ت بر

الا
مق

عه‌
مو

مج
ـم

ـــــــ
ـــــــ

دهـ
ــــز

ــــی
ســ

م و 
ـــــــ

هــــ
زد

دوا
ره 

دو
و - 

و د
ک 

ح ی
سط

نفع  به  همگی  روزمره،  کارهای  در  داشتن  جدیت  یا  کیزگی  پا رعایت  تفریح،  ورزش، 

مجموعۀ  زیر  و  نیستند  خودخواهانه  رفتارهای  مصداق  یقین  به  اما  هستند؛  شخص 

اعمال خودخواهانه قرار نمی‌گیرند )باقری و شریفی، 1389، ص 35(.

دانسته  یکی  به  می‌توان  است،  مشهود  ی  خوگرو با  مرتبط  تحقیقات  در  آن‌چه  بعلاوه، 

ی  ی با خودخواهی اشاره کرد،))) در صورتی‌که مبانی و اصولی که خودگرو شدن خودگرو

گرچه بتوان آن‌ها را در بعضی از  به‌دنبال آن است با اهداف خودخواهی متفاوت است، ا

اصول مشترک دانست. خودخواهی، به‌معنای خودپسندی تعریف شده است )معین، 

1379، ج 1، ص 293؛ عمید، 1380، ص 158(، در حالی‌که نفع شخصی را می‌توان همراه 

با همدردی و خیرخواهی، نسبت به افراد دیگر دنبال کرد.

ی، مورد تمسک اقتصاد متعارف آورده شده است،  از دلایلی که در باطل دانستن خودگرو

تمسک به مواردی از کارهای دیگرگرایانه و ایثارگرایانه است. برای مثال، افرادی هستند 

که با وجود احتیاج شدید، همۀ اندوخته‌های خود را به سایرین می‌بخشند. افراد فراوانی 

یخ همۀ  که جان خود را به‌منظور نجات دیگران از دست می‌دهند. در طول تار هستند 

که برای نجات جان هم‌سنگرانشان و با علم  ی پیدا می‌شوند  کار ملت‌ها، سربازان فدا

را نجات  کردن خود، آن‌ها  با فدا و  کرده  را سپر دیگران  کشته شدن خود، جان خود  به 

و  احسان  می‌توان  چگونه  دانست؟  خودگرایانه  را  کارهایی  چنین  می‌توان  آیا  داده‌اند. 

صدقه مرد فقیری را که خود گرسنه است و با این حال اندک اندوخته خود را به دیگران 

می‌بخشد، خودگرایانه دانست؟

و  انگیزه‌ها  به  را  آن‌ها  که  است  این  داده‌اندف  موارد  این‌گونه  به  خودگرایان  که  پاسخی 

گر از مال خود بگذرد  ، می‌دانسته است که ا اهداف نهان‌تر ارجاع می‌دهند: »آن مرد فقیر

و صدقه بدهد، با متأثر کردن دیگران، روابط خود را با دیگران بهبود خواهد بخشید و آن 

کردن جانش، تشویق‌های فراوانی را برای خانواده‌اش  که با فدا  ، می‌دانسته است  سرباز

به ارمغان خواهد آورد«.

. برای نمونه، می‌توان به مقاله )کاپرایل و همکاران، 1989( مراجعه نمود. 	1



83

ـم
ـــــــ

ـــــــ
دهـ

ــــز
ــــی

ســ
م و 

ـــــــ
هــــ

زد
دوا

ره 
دو

و - 
و د

ک 
ح ی

سط
ره(

ی)
حــل

مه 
علا

ره 
ـوا

شنــ
 ج

ده
گزی

ت بر
الا

مق
عه‌

مو
مج

کنید  گر موارد دشوارتری ذکر شود، در پی توجیه‌های دیگری خواهند بود. فرض  حال ا

و  خانواده  هیچ‌گونه  هم  سرباز  آن  و  است  کرده  بخشش  ناشناخته  به‌طور  فقیر  آن  که 

ی  ی زده است که هیچ‌کس، و کار خویشاوندی نداشته است یا در جایی، دست به فدا

تبیین  فرض،  این  با  است.  سوخته  آتش  شعله‌های  در  کاملا  نیز  بدنش  و  نشناخته  را 

نیست.  مشکل  دیگری  توجیه  آوردن  اما  شد؛  خواهد  رد  گردید،  ذکر  که  خودگرایانه‌ای 

گر  ، به یقین رسیده‌اند که ا برای مثال، خودگرایان خواهند گفت: »آن مرد فقیر و آن سرباز

چنین نکنند، دچار عذاب وجدان سختی خواهند شد«.

و  منافع  گر  ا است.  روشن  و  رایج  می‌رود،  به‌کار  موارد  این‌گونه  توجیه  در  که  الگویی 

انگیزه‌های نشأت یافته از امور بیرونی، برای تبیین عمل مورد نظر کفایت نکند، به منافع 

و انگیزه‌های درونی، یعنی منافع روان‌شناختی متوسل می‌شوند. بدین ترتیب، نمی‌توان 

کرد که ابطال‌گر دیدگاه خودگرایی باشد و ابطال‌ناپذیری، دست‌کم از نظر  موردی را ذکر 

یه را از علمی بودن خارج می‌کند )باقری و شریفی، 1389،  ی از فیلسوفان علم، نظر بسیار

ص 39(.

22--22. آیا مطلوبیت‌گرایی راه حل است؟. آیا مطلوبیت‌گرایی راه حل است؟
گرفته،  قرار  اقبال  مورد  کم‌وبیش  نیز  اقتصاد متعارف  که در علم  رایج‌ترین نحلۀ فکری 

که در فلسفۀ اخلاق، به سودگرایی معروف است. در این دیدگاه  مطلوبیت‌گرایی است 

که موجب  که بر لذت‌گرایی و رفاه‌گرایی نیز مبتنی است، نتایج خوب، آن‌هایی است 

تعریف  در  ی  محور نقطۀ  باشد.  افراد  بیشتر  برای  رفاه  یا  خوشبختی  لذت،  بیشترین 

سودگرایی، اصل سود، نفع و مطلوبیت است که از اساسی‌ترین اصول اخلاق سودگرایانه 

به‌شمار می‌رود )حبیبیان و دهقانی، 1397، ص 51(.

در تعریف مطلوبیت‌گرایی، محققین معتقدند مطلوبیت‌گرایی، عملی اخلاقی است که 

با  مرتبط  است  دستوراتی  شامل  و  می‌شود  افراد  اجتماعی  و  شخصی  شئون  به  مربوط 

این سؤال که هر یک از ما، چگونه باید زندگی خود را بانشاط و انگیزۀ کافی ادامه دهد؟ 



84

ره(
ی)

حــل
مه 

علا
ره 

ـوا
شنــ

 ج
ده

گزی
ت بر

الا
مق

عه‌
مو

مج
ـم

ـــــــ
ـــــــ

دهـ
ــــز

ــــی
ســ

م و 
ـــــــ

هــــ
زد

دوا
ره 

دو
و - 

و د
ک 

ح ی
سط

)میل،  می‌شود  مربوط  جامعه  اخلاقی  و  قانونی  نهادهای  تنظیم  چگونگی  به  به‌علاوه، 

1973، ص 173(.

مطلوبیت‌گرایی، از سه مولفۀ اساسی، تشکیل شده است:

که معتقد است نتایج یا پیامدهای اقدامات، دارای  1. نتیجه‌گرایی، نظریه‌ای اخلاقی 

ویژگی »برتر بودن« هستند. در این نظریه، مقاصد به‌عنوان اهداف ثانویه، مورد بررسی قرار 

می‌گیرند و هدف اولیه، همیشه دستیابی به نتیجۀ خوب است؛

2. لذت‌گرایی یا هدونیسم، نظریه‌ای در فلسفۀ اخلاق که معتقد است لذت برای انسان 

بالاترین حسن است؛

افراد، به‌خاطر برخی اهداف  که تمامی فعالیت  3. برابری و این مؤلفه، بدان معناست 

با  معمولا،  که  است  معروف  نیز  نتیجه‌گرایی  به  سوم،  مؤلفۀ  می‌شود.  انجام  مشخص 

جملۀ »اهداف وسیله را توجیه می‌کنند« نیز مورد بررسی قرار می‌گیرد. آن‌چه در مورد این 

که عبارت »توجیه می‌کند«،  گیرد، این است  که مورد توجه قرار  ی است  عبارت، ضرور

گر اهداف خوب باشد، ابزارهایی که  ، ا به‌معنای توجیه اخلاقی است یا به عبارت دیگر

برای رسیدن به این اهداف، مورد استفاده قرار گرفته است، از نظر مطلوبیت‌گرایی موجه 

هستند.

گردد؛  که چه نتایجی باید توسط افراد دنبال  نتیجه‌گرایی، به خودی خود بیان نمی‌کند 

که معتقد به لذت‌گرایی هستند، این نظریه را به‌عنوان  اما افرادی همچون بنتام و میل 

نکتۀ دیگر  لازم می‌دانند )میل، 1879(.  افراد دنبال شود،  توسط  باید  که  نتیجه‌ای  تنها 

از  یکی  به‌عنوان  متعارف،  اقتصاد  ادبیات  در  را  لذت‌گرایی  آن‌چه  که  است  این  نیز 

به‌عنوان  که لذت  این نکته است  به  کرده است، توجه  نتایج مطلوبیت‌گرایی متفاوت 

تنها حسن در مبانی اقتصادی قلمداد شده است. به‌عنوان مثال، در آثار جان استوارت 

که به  گر چیزی خوب است، تنها به‌دلیل لذتی است  که ا میل، این نکته مشهود است 

ارمغان می‌آورد )حال لذتی مستقیم یا غیرمستقیم(.)))

مشهود  »مطلوبیت‌گرایی«  عنوان  با  میل،  استوارت  جان  کتاب  مختلف  سطور  در  وضوح،  به  نکته،  این   . 	1



85

ـم
ـــــــ

ـــــــ
دهـ

ــــز
ــــی

ســ
م و 

ـــــــ
هــــ

زد
دوا

ره 
دو

و - 
و د

ک 
ح ی

سط
ره(

ی)
حــل

مه 
علا

ره 
ـوا

شنــ
 ج

ده
گزی

ت بر
الا

مق
عه‌

مو
مج

دو  از  را  یه  نظر این  آن است، می‌توان  به‌دنبال  نظریه  این  آن‌چه  از  برای درک صحیح‌تر 

کاستی‌های این  که مبتنی بر  بعد، مورد تحلیل و بررسی قرار داد. اولا، تحلیل و بررسی 

ی مطلوبیت‌گرا است و ثانیا، تحلیل و  نظریه، به‌عنوان نظریه‌ای در زمینۀ اخلاق هنجار

ی  بررسی که مبتنی بر مقایسه تطبیقی این نظریه با سایر نظریات در باب اخلاق هنجار

می‌شود.  

اولین انتقاد جدی که به مطلوبیت‌گرایی وارد می‌شود، در باب پیامدگرا بودن آن است. 

یه را نتایج آن عمل می‌داند،  در واقع، این نظریه، بهترین سنجه برای رد یا پذیرش یک نظر

در صورتی‌که نتایج یک عمل، هیچ‌گاه نمی‌تواند سنجۀ مناسبی برای پذیرش یا رد یک 

یکسان  کاملا  انتخاب،  دو  نتایج  گر  ا واقع،  در   .)274 ص   ،1998  ، )گنسلر باشد  نظریه 

معترف  باید  مطلوبیت‌گرا،  یک  آن‌گاه  باشند،  معادل  فائده  در  خلاصه،  به‌طور  و  باشد 

تی  باشد که در این موارد، انسان دچار سرگردانی می‌شود. به‌علاوه، به‌سبب وجود مشکلا

همچون محاسبه نشدن همه‌جانبه و دقیق همۀ پیامدهای یک تصمیم، مطلوبیت‌گرایی 

تی جدی روبه‌روست؛ ثالثا، دست‌کم  ، با مشکلا در عرصۀ اجرا و در اتخاذ انتخاب برتر

برخی قواعد و اصول، فارغ از خوبی یا بدی نتایجشان، صحیح و درست هستند. برای 

به‌دلیل  فقط  نه  دانست،  روا  و  صواب  باید  فی‌نفسه  را  عهد  به  وفای  و  صداقت  مثال، 

نتایج آن و نه فقط هنگامی‌که نتایج خوبی دارد )حبیبیان و دهقانی، 1397، ص 52(.

ارتباط  در  است،  وارد  مطلوبیت‌گرایی  به  می‌رسد  به‌نظر  که  دیگری  اشکال  همچنین 

با مؤلفۀ سوم آن، یعنی توجیه و دفاع از اصول برابری و بی‌طرفی است. در این ارتباط، 

یک  چرا  که  موضوع  این  با  ارتباط  در  استدلالی  و  توضیح  هیچ‌گونه  مطلوبیت‌گرایی 

شخص باید به‌دنبال خوشبختی دیگران باشد؟ ارائه نکرده است.

یه خودگرایی و اقتصاد اسلامی یه خودگرایی و اقتصاد اسلامی. نظر 33. نظر
حقیقت  این  پایۀ  بر  نظریه  این  است،  مشهود  نیز  ی  خودگرو تعریف  در  که  همان‌طور 

است.



86

ره(
ی)

حــل
مه 

علا
ره 

ـوا
شنــ

 ج
ده

گزی
ت بر

الا
مق

عه‌
مو

مج
ـم

ـــــــ
ـــــــ

دهـ
ــــز

ــــی
ســ

م و 
ـــــــ

هــــ
زد

دوا
ره 

دو
و - 

و د
ک 

ح ی
سط

این  اساس،  این  بر  می‌دهند.  ترجیح  را  خود  شخصی  نفع  افراد  که  است  گرفته  شکل 

سؤال مطرح می‌شود که موضع اسلام در این زمینه چگونه است؟ آیا اسلام، تقدم منافع 

فرد را بر تقدم منافع دیگر افراد مقدم می‌دارد؟ یا این‌که در نگاه اسلامی، این تقدم حقوق 

که بر حقوق افراد تقدم دارد؟ در ادامه، با اشاره به آیات و روایات در این  جامعه است 

ی است و  که موضع اسلامی در این زمینه، نه حق تقدم خودگرو زمینه، روشن می‌گردد 

گاهی به  گاهی اوقات، حق تقدم به حقوق افراد داده شده است و  ی؛ بلکه  نه دیگرگرو

ک‌هایی که در  گون، بنابر ملا جامعه. بر این اساس، روشن می‌شود در موقعیت‌های گونا

آیات و روایات شریفه قابل استنباط است، هر کدام از این نظریات که مورد دستور شرع 

، جایگاهی برای اجرا ندارد؛ اما در موردی  اسلام است، همان باید اجرا شود و نظریۀ دیگر

گیرند، از این جهت  که مصالح فردی با مصالح اجتماعی، در تعارض با یکدیگر قرار 

بر  اجتماعی  مصالح  برسند،  کمال  به  بیشتری  انسان‌های  تا  می‌دهد  ترجیح  اسلام  که 

از اصل  اما در زمانی‌که تعارضی در میان نباشد، صحبت  مصالح فردی مقدم است؛ 

بودن و مقدم بودن یکی بر دیگری بی‌معنا است. 

11--33. منافع فرد و جامعه. منافع فرد و جامعه
از  معتنابهی  گروه  یا  همه  پذیرش  مورد  كه  است  نشده  عرضه  »جامعه«  از  تعریفی  هنوز 

جامعه‌شناسان باشد؛ اما ضابطة »حكومت واحد و استقلال سیاسی« را برای وحدت 

یك جامعه، باارزش و معتبر تلقی میك‌نند )مصباح، 1391، ص 31(. با این حال، مقصود 

از جامعه، در این مقاله، جامعۀ اسلامی است. به یک معنا، به هرگونه تجمع و زندگی 

کمیت  حا و  کثریت  ا دارای  دین،  این  پیروان  که  منطقه‌ای  در  مسلمانان  دسته‌جمعی 

باشند، جامعۀ اسلامی اطلاق می‌شود و به‌معنای عام، جامعۀ اسلامی، شامل همۀ امت 

کمیت  کثریت و حا کنان سرزمین‌هایی است که مسلمانان در آن‌جا، دارای ا اسلامی و سا

هستند. به این معنا، جامعه اسلامی، فراتر از مرزهای سیاسی کنونی کشورهای اسلامی و 

فراتر از مرزهای قومی، نژادی و زبانی وجود دارد و همۀ مسلمانانی را که در اصول اسلام با 



87

ـم
ـــــــ

ـــــــ
دهـ

ــــز
ــــی

ســ
م و 

ـــــــ
هــــ

زد
دوا

ره 
دو

و - 
و د

ک 
ح ی

سط
ره(

ی)
حــل

مه 
علا

ره 
ـوا

شنــ
 ج

ده
گزی

ت بر
الا

مق
عه‌

مو
مج

هم مشترک‌ند و در سرزمین‌های اسلامی زندگی می‌کنند، شامل می‌شود.)))

سایۀ  در  اسلام،  صدر  همچون  باید  و  واحدند  امت  مسلمانان،  اسلام،  تعالیم  بنابر 

به  معطوف  را  خود  دیدگاه  که  است  واجب  اسلامی  امت  بر  و  باشند  حکومت  یک 

امکانات  و  عواطف  و  احساسات  و  نکند  اسلامی  جامعۀ  از  خاصی  بخش  و  منطقه 

همۀ  بلکه  نسازند؛  منحصر  خاص  جمعیتی  و  سرزمین  به  را  خود  تصمیم‌گیری‌های  و 

مسلمانان را در همۀ سرزمین‌های دور و نزدیک، برادر خود بدانند و در حد توان، در رفع 

کمیت آنان و دفع دشمنان داخلی و خارجی و  مشکلات آنان و دفاع از جان و مال و حا

رفع فقر و ستم از آنان بکوشند )هاشمی و همکاران، 1391، ص 162(. 

همچنین منافع انسان، به دوگونه است: منافع فردی و منافع اجتماعی. منافع فردی و 

که هر فرد، جدا از دیگران از آن بهره‌مند می‌شود،  خصوصی، به منافعی اطلاق می‌شود 

که  می‌شود  گفته  منافعی  به  اجتماعی،  و  عمومی  منافع  زندگی.  هزینۀ  تأمین  همچون 

آن  از  انسان‌ها،  از  مرتبط  با هم  و  بزرگ  افراد یک جامعۀ  به‌عنوان  اعضای یک جامعه، 

ی امنیت. در این مقاله، آن‌چه از منافع افراد، مورد نظر  بهره‌مند می‌شوند، همچون برقرار

است شامل هر دو قسم می‌گردد.

22--33. هماهنگی یا تضاد منافع فرد و جامعه. هماهنگی یا تضاد منافع فرد و جامعه
 اصالت فرد و جامعه، گاهی به‌معنای فلسفی، یعنی وجود حقیقی فرد و جامعه و گاهی 

یعنی  به‌معنای حقوقی،  گاهی  و  یا جامعه  فرد  نفوذ  و  تأثیر  و غلبۀ  به‌معنای اجتماعی 

اولویت و تقدم حقوق و مصالح فرد و جامعه است. در این پژوهش، معنای سوم اصالت 

فرد و جامعه، مورد نظر است.

»اصالت« به‌معنای حقوقی، عموما و در پهنة حقوق اقتصادی، خصوصا، هرگاه سخن 

از اصالت جامعه یا فرد می‌رود، مقصود این است كه آیا اولویت و تقدم متعلق حقوق و 

مصالح جامعه، باید باشد یا متعلق حقوق و مصالح فرد. همین مسئله ا‌ست كه مكاتب 

کتاب عمید زنجانی، با عنوان »فقه سیاسی«، جلد سوم مراجعه نمود. ، می‌توان به  . برای مطالعه بیشتر 	1



88

ره(
ی)

حــل
مه 

علا
ره 

ـوا
شنــ

 ج
ده

گزی
ت بر

الا
مق

عه‌
مو

مج
ـم

ـــــــ
ـــــــ

دهـ
ــــز

ــــی
ســ

م و 
ـــــــ

هــــ
زد

دوا
ره 

دو
و - 

و د
ک 

ح ی
سط

است:  كرده  منقسم  بزرگ  دستة  دو  به  را  اقتصادی  مكاتب  علی‌الخصوص  و  حقوقی 

مكاتب طرف‌دار »اصالت جامعه« یا »جامعه‌گرایی« و مكاتب طرف‌دار »اصالت فرد« یا 

»فردگرایی«. در موارد تزاحم حقوق و مصالح جامعه با حقوق و مصالح فرد، جامعه‌گرایان 

فردگرایان،  و  میك‌نند  تكیه  خصوصی  منافع  و  فرد  بر  عمومی  منافع  و  جامعه  تقدم  بر 

كید دارند.  بالعكس، بر اولویت فرد و منافع خصوصی تأ

كه تعقیب نفع فردی توسط افراد، خود‌به‌خود به‌نفع اجتماع  جامعه‌گرایان، این نظریه را 

به‌عنوان  دولت،  و  جامعه  مداخلة  كه  معتقدند  و  میك‌نند  نفی  به‌شدت  می‌انجامد، 

، از نظارت  نمایندة جامعه، می‌تواند نفع عمومی را از تجاوز افراد مصون دارد. از ‌این‌رو

ی میك‌نند و بر این  سیاسی همه‌جانبه بر امور اجتماعی )به‌ویژه اقتصادی( جانب‌دار

قدرت‌هایشان  از  خصوصی،  بخش  و  افراد  استفادۀ  سوء‌  از  باید  دولت،  كه  اعتقادند 

ی  گاهی، خواهان مداخلة بیشتر دولت، یعنی طالب برنامه‌گذار كند و حتی  جلوگیری 

اقتصادی دولتی هستند. در واقع، جامعه‌گرایان، نظارت مؤثر و قاطع دولت را بر جمیع 

تا  ی می‌دانند  بر امور اقتصادی، ضرور امور و شئون اجتماعی و عمومی و به‌خصوص 

منافع عموم مردم ضایع نگردد )مصباح، 1391، ص 46(.

كه  فردگرایان، برعكس، سعادت فرد را غایت زندگی اجتماعی می‌دانند و بر این باورند 

سودجویی فرد، لزوما به تأمین سود كلی جامعه منجر خواهد شد. بنابراین، باید نظارت 

بسیار  باید  بلكه  باشد؛  نامحدود  نباید  او  مداخلة  و  اجتماعی  شئون  و  امور  بر  دولت 

كه آزادی عمل یك فرد، به‌خطر افتاده است.  گردد و منحصر در مواردی شود  محدود 

نفس‌پرستی و رهایی فرد از قید الزامات و وظایف اجتماعی، ناپسند است؛ اما حقوق 

ی، نباید مورد غفلت یا  و آزادی‌های اساسی فرد و از‌ جمله حق مالكیت نیز به هیچ رو

تجاوز دولت واقع شود )همان، ص 47(.

اشاره  که  یا تضاد، همان‌طور  دارد  و جامعه، هماهنگی وجود  فرد  منافع  بین  این‌که  در 

انسان،  تردید  بدون  واقع،  در  دارد.  وجود  نظر  اختلاف  گون  گونا مکتب‌های  بین  گردید 

یادی  به‌طور طبیعی به‌دنبال منافع فردی و خصوصی خود بوده و این منافع نیز در موارد ز



89

ـم
ـــــــ

ـــــــ
دهـ

ــــز
ــــی

ســ
م و 

ـــــــ
هــــ

زد
دوا

ره 
دو

و - 
و د

ک 
ح ی

سط
ره(

ی)
حــل

مه 
علا

ره 
ـوا

شنــ
 ج

ده
گزی

ت بر
الا

مق
عه‌

مو
مج

با منافع جامعه، همراه و سازگار است؛ اما در موارد مهمی نیز منافع فردی با منافع عمومی 

و اجتماعی در تضاد قرار می‌گیرد. به همین دلیل، در همۀ جوامع، دولت‌ها کوشیده‌اند 

که حقوق و وظایف هر فردی مشخص باشد  گذارند  کنند و به اجرا  تا قوانینی را وضع 

و  منافع  پیگیری  از  ناشی   - افراد  تعدی  جلوی  تا  کرده‌اند  ایجاد  قضایی  دستگاه  و 

هماهنگی  بنابراین،  بگیرند.  عمومی  حقوق  و  دیگران  حقوق  به  را  خود-  خواسته‌های 

طبیعی بین منافع فرد و جامعه در همۀ موارد، خیالی بیش نیست و واقعیت این است 

دینی،  و  اخلاقی  ارزش‌های  کمیت  حا و  دولت  مداخله  از  رها،  و  آزاد  نظام  یک  در  که 

یخ اقتصادی  بین منافع فردی و اجتماعی، ناهماهنگی‌های فراوانی به‌وجود می‌آید و تار

پیدایش  و  ناهماهنگی‌ها  این‌گونه  بروز  گویای  شاهد  غرب،  اخیر  قرن  چند  سیاسی  و 

مشکلات فراوان اقتصادی و اجتماعی و اخلاقی بوده است.

از نظر اسلام، در خصوص منافع فرد و جامعه، باید خواست‌ها و تمایلات فرد و جامعه 

از یکدیگر  را  بازمی‌گردد  یا جامعه  و  فرد  به  که  و مورد قبول شرع مقدس  واقعی  و منافع 

جدا کرد )هاشمی و همکاران، 1391، ص 164(. در ادامه، این مقاله، با استفاده از آیات 

که تقدم مورد قبول اسلام در مورد  کسب این حقیقت است  و روایات شریفه، در صدد 

فرد، تحقق پیدا می‌کند یا جامعه و آن‌چه به‌دست ‌می‌آید، عدم صلاحیت تقدم آن‌ها 

ک‌های که در آیات و روایات  به‌صورت مطلق )در موارد عدم تزاحم( است؛ بلکه بنابر ملا

روشن می‌گردد، در برخی موارد، این حق فرد است که مقدم شده است و در برخی موارد 

، حق جامعه.   دیگر

وایات وی در آیات و ر وایات. جایگاه خودگر وی در آیات و ر 44. جایگاه خودگر
است،  عنایت  مورد  ی«  »خودگرو و  »خود«  مبحث  مورد  در  آن‌چه  اسلامی،  ادبیات  در 

که به‌صورت مشترک لفظی، در دو اصطلاح  یا »حب‌الذات« است  واژۀ »حب‌النفس« 

گانه به‌کار می‌رود: جدا

1. حب‌نفس در اصطلاح فلسفی؛



90

ره(
ی)

حــل
مه 

علا
ره 

ـوا
شنــ

 ج
ده

گزی
ت بر

الا
مق

عه‌
مو

مج
ـم

ـــــــ
ـــــــ

دهـ
ــــز

ــــی
ســ

م و 
ـــــــ

هــــ
زد

دوا
ره 

دو
و - 

و د
ک 

ح ی
سط

2. حب‌نفس در اصطلاح اخلاق.

و هیچ  انسان است  و جوهرۀ وجود  یا خود  حب‌نفس در اصطلاح فلسفی، عین نفس 

ی، نمی‌تواند موجود باشد؛ ولی به خود محبت نداشته باشد. بنابراین،  موجود ذی‌شعور

ولی  می‌شود؛  منجر  نفس  و  ذات  خود  نفی  به  خوددوستی،  و  حب‌ذات  نیستی  فرض 

که در علم اخلاق مطرح است، »نفس« در نقطۀ مقابل »الله« قرار دارد و در  حب‌نفسی 

گرایش‌های نامطلوبی  واقع، یکی از اعتبارات روح است و مبدأیی شمرده می‌شود برای 

که انسان را به پستی سوق می‌دهند و به‌عنوان هواپرستی و خودخواهی، مورد نکوهش 

قرار گرفته است.

یج در الفاظ قرآنی،  علامه طباطبائی)ره( در این زمینه، معتقد است که واژۀ نفس، به‌تدر

لفظ  استعمال  موارد  در  تأمل  با  است  معتقد  ایشان  است.  رفته  به‌کار  انسان  مورد  در 

»نفس«، به‌دست می‌آید که این کلمه، معنایی ندارد جز معنای کلمه‌ای که به آن اضافه 

و  »انسان«  همان  الانسان«،  »نفس  و  »شیء«  همان  الشیء«،  »نفس  بنابراین،  می‌شود. 

برند،  به‌کار  از مضاف‌الیه  را جدای  این لفظ  گر  ا « است.  «، همان »حجر »نفس الحجر

یدٌ نفسُه«، یعنی  کید به‌کار می‌رود. مانند: »جاءنی ز معنای محصلی ندارد؛ لذا برای تأ

که بر هر چیزی، قابل اطلاق است، حتی  ید خودش نزد من آمد و به همین معناست  ز

حْمَةَ /انعام، 12/«. بعدا این لفظ در مورد  اَلرَّ بر خداوند متعال. مانند: »كَتَبَ عَلی نَفْسِهِ 

انسان شیوع یافته و حتی بدون اضافه، بر شخص انسان که مرکب از بدن و روح است، 

قَكُمْ مِنْ نَفْسٍ واحِدَةٍ /اعراف، 189/«، یعنی از یک 
َ
ذِي خَل

َّ
اطلاق شده است، مانند: »هُوَ اَل

 
ُ

 نَفْسٍ تُجادِل
ُ

شخص انسان و گاهی هر دو معنا در یک آیه به‌کار رفته است، مانند: »كُلّ

عَنْ نَفْسِها /نحل،111/«، یعنی هر انسانی از خودش دفاع می‌کند. بعدا این کلمه، معادل 

انسان است، مانند: »حیات«،  قوام شخصیت  رفته است، چون آن‌چه مایۀ  به‌کار  روح 

نْفُسَكُمُ /انعام، 93/« )طباطبائی، 1372، 
َ
أ خْرجُِوا 

َ
»علم«، »قدرت«، از روح است، نظیر »أ

ج 3، ص 312(.

کید؛ 2.  طبرسی در »مجمع‌البیان«، معتقد است نفس بر سه وجه است:1. به‌معنای تأ



91

ـم
ـــــــ

ـــــــ
دهـ

ــــز
ــــی

ســ
م و 

ـــــــ
هــــ

زد
دوا

ره 
دو

و - 
و د

ک 
ح ی

سط
ره(

ی)
حــل

مه 
علا

ره 
ـوا

شنــ
 ج

ده
گزی

ت بر
الا

مق
عه‌

مو
مج

به‌معنای روح و 3. به‌معنای ذات که این معنا را معنای اصلی نفس می‌دانند. ایشان در 

ادامه و در توضیح معنای اصلی نفس، یعنی »ذات« می‌نویسد: »نفس، آن حقیقتی از 

گر جز آن، چیزهای دیگر نابود شود، آن از بین نرود. در  شی را گویند که ویژۀ آن است که ا

کید به‌کار  ، معادل ذات آن چیز است، جز آن‌که لفظ نفس، برای تأ واقع، نفس هر چیز

کید به‌کار نمی‌رود )طبرسی، 1416، ج 5-6، ص 206(. می‌رود؛ ولی لفظ ذات برای تأ

در واقع، »نفس« و مشتقات آن در قرآن‌کریم، هم دربارۀ انسان و هم دربارۀ خداوند، به‌کار 

منظور  است،  شده  گرفته  به‌کار  انسان  دربارۀ  آن،  مشتقات  و  نفس  هرگاه  و  است  رفته 

همان ذات و حقیقت انسان بوده که گویای معنای لغوی آن است. این ذات و حقیقت 

متعدد  مصادیق  به  توجه  با  می‌شود،  یاد  »خود«  به  آن  از  فارسی،  تعبیر  در  که  انسانی 

گاه  که به تمام حقیقت انسان اشاره دارد و  گاه استعمالی است حقیقی  نفس در قرآن، 

ی است که به جنبه‌ای از انسان مشعر است )صادقی و پاشایی، 1397،  استعمالی مجاز

ص 71(. 

وایات وایات. تقدم مصالح فردی در آیات و ر 11--44. تقدم مصالح فردی در آیات و ر
از آن، می‌تواند معانی مختلفی  »مصلحت« در لغت، در مقابل مفسده به‌کار می‌رود و 

ج7،  ، 1408ق،  ، خیر و بهره )ابن منظور اراده شود، از قبیل اقتضاء، ضرورت، نفع، نیاز

قرآن‌کریم،  آیات شریفۀ  و  روایی  آذرنوش، 1379، ص370(. جستجو در منابع  ص384؛ 

کی از این است که در آیات و روایات فراوانی، سخن از تقدم مصالح فردی بر مصالح  حا

اجتماعی شده است. 

بر  اسلامی،  تفکر  سند  محکم‌ترین  به‌عنوان  قرآن‌کریم،  آیات  از  عمده‌ای  بخش  اساسا، 

کید دارند؛ زیرا برای دعوت به فعل اخلاقی از عنصر وعده و وعید  تقدم مصالح فردی تأ

یان از خود است، استفاده شده است  که بازگشت آن، به جلب سود برای خود و دفع ز

و این در حقیقت، بدان معناست که به انسان گفته شده است، برای آن‌که به سعادت 

برسی و از نعمت‌های جاودان بهشت، برخوردار شوی و از عذاب دوزخ، خلاصی یابی، 



92

ره(
ی)

حــل
مه 

علا
ره 

ـوا
شنــ

 ج
ده

گزی
ت بر

الا
مق

عه‌
مو

مج
ـم

ـــــــ
ـــــــ

دهـ
ــــز

ــــی
ســ

م و 
ـــــــ

هــــ
زد

دوا
ره 

دو
و - 

و د
ک 

ح ی
سط

ی بر تقدم مصالح فردی بر مصالح  عمل صالح انجام بده. این سخنان، مصداق بارز

قرآن، همچون  در  مبانی اخلاق  بر اساس  به دیگر سخن،  قلمداد می‌شوند.  اجتماعی 

آن  به  برای رسیدن  و تلاش  انسان  و مطلوب نهایی داشتن  انسان، غایت  بودن  مختار 

که  می‌رسد  به‌نظر  شده‌اند،  بیان  آن‌ها  اساس  بر  آن،  اخلاقی  مباحث  سایر  که  هدف 

و  می‌شود )صادقی  یافت  اجتماعی  مصالح  بر  فردی،  مصالح  تقدم  بر  فراوانی  شواهد 

پاشایی، 1397، ص 75(.

گرو  در  كسی  هر   ،)38/ )مدثر رَهِينَةٌ«  كَسَبَتْ  بِمَا  نَفْسٍ   
ُ

»كُلّ شريفۀ  آيۀ  اساس  بر 

گناهی را مرتكب شود، در آخرت نمی‌تواند بگويد  گر فرد  دستاوردهای خود می‌باشد. ا

كه من تحت تأثير جامعه بوده‌ام، پس معذورم و مرا به عقوبتی دچار نكنيد. بر اساس 

قَاهُ مَنشُورًا« 
ْ
كِتَابًا یل قِیامَةِ 

ْ
هُ یوْمَ ال

َ
زَمْنَاهُ طَآئِرَهُ فِی عُنُقِهِ وَ نُخْرجُِ ل

ْ
ل

َ
 إِنسَانٍ أ

َ
كُلّ آيۀ شريفۀ »وَ 

كه  ، نامه‏ای  گردن او بسته‏ايم و روز قيامت برای او كارنامۀ هر انسانی را به  )اسراء/13( و 

ديگری  گردن  به  را  خود  اعمال  نمی‌تواند  انسان  يم.  می‏آور بيرون  می‏بيند،  گشاده  آن‌را 

كه انسان انجام می‌دهد، به عهدۀ  بيندازد. بر اساس ديدگاه قرآن، مسئوليت هر عملی 

 سَعْیهُ سَوْفَ یرَی« 
َ

نّ
َ
 مَا سَعَی * وَأ

َّ
نسَانِ إِل ِ

ْ
یسَ لِل

َّ
ن ل

َ
خود اوست. بر اساس آيۀ شريفۀ »وَأ

او به‌زودی  كوشش  او نيست و  انسان، جز حاصل تلاش  برای  و اينك‌ه  )نجم /40-39( 

اساس  بر  همچنین  می‌گيرد.  قرار  ثواب  و  عقاب  مورد  شخص  خود  شد،  خواهد  ديده 

یهِم بِوَكِيلٍ« 
َ
نتَ عَل

َ
یهَا وَ مَا أ

َ
 عَل

ُ
مَا یضِلّ

َ
 فَإِنّ

َ
آيۀ شريفۀ »...فَمَنِ اهْتَدَی فَلِنَفْسِهِ وَ مَن ضَلّ

يان  كس بيراهه رود، تنها به ز كس هدايت ‏شود، به سود خود اوست و هر  /41( هر  )زمر

گناهان افراد نيست و هر  گمراه می‌شود و تو بر آن‌ها ويكل نيستی، پيامبر ويكل  خودش 

كس نتيجۀ عمل خود را خودش می‌بيند.

اعمال  که  انسان‌هایی  عملکرد  تحسین  در  کریم،  قرآن  شریفۀ  آیات  از  دیگر  دسته‌ای 

کرده:  کید  تأ اجتماعی  مصلحت  بر  فردی  مصلحت  تقدم  بر  داده‌اند،  انجام  صالح 

مِنَ  قَرِيبٌ  اَلِله  رَحْمَتَ   
َ

إِنّ طَمَعاً  وَ  خَوْفاً  اُدْعُوهُ  وَ  إِصْلاحِها  بَعْدَ  رْضِ 
َ
اَلأ فِي  تُفْسِدُوا  لا  »وَ 

که در پی مصلحت  که دال بر پاداش به افرادی  مُحْسِنِينَ« )اعراف/56( و با ادبیاتی 
ْ
اَل



93

ـم
ـــــــ

ـــــــ
دهـ

ــــز
ــــی

ســ
م و 

ـــــــ
هــــ

زد
دوا

ره 
دو

و - 
و د

ک 
ح ی

سط
ره(

ی)
حــل

مه 
علا

ره 
ـوا

شنــ
 ج

ده
گزی

ت بر
الا

مق
عه‌

مو
مج

ونَ فِي 
ُ
ةَ يُقاتِل جَنَّ

ْ
هُمُ اَل

َ
 ل

َ
نّ

َ
هُمْ بِأ

َ
مْوال

َ
نْفُسَهُمْ وَ أ

َ
مُؤْمِنِينَ أ

ْ
 اَلَله اِشْتَری مِنَ اَل

َ
فردی باشند: »إِنّ

وْفی 
َ
أ مَنْ  وَ  قُرْآنِ 

ْ
اَل وَ  اَلِإنْجِيلِ  وَ  وْراةِ  اَلتَّ فِي  ا 

ً
حَقّ يْهِ 

َ
عَل وَعْداً  ونَ 

ُ
يُقْتَل وَ  ونَ 

ُ
فَيَقْتُل اَلِله  سَبِيلِ 

)توبه/111(،  عَظِيمُ« 
ْ
اَل فَوْزُ 

ْ
اَل هُوَ  ذلِكَ  وَ  بِهِ  بايَعْتُمْ  ذِي 

َّ
اَل بِبَيْعِكُمُ  فَاسْتَبْشِرُوا  اَلِله  مِنَ  بِعَهْدِهِ 

نْ  مَّ
َ
»أ را داده است:  کنند  ی  این دستورات پیرو از  کسانی‌که  برای  را  الهی  پاداش  وعدۀ 

ذِينَ 
َّ
هِ قُلْ هَلْ يَسْتَوِي اَل بِّ رُ اَلآخِرَةَ وَ يَرْجُوا رَحْمَةَ رَ

َ
يْلِ ساجِداً وَ قائِماً يَحْذ

َّ
هُوَ قانِتٌ آناءَ اَلل

هِ وَ  بِّ مّا مَنْ خافَ مَقامَ رَ
َ
/9(؛ »وَ أ بابِ« )زمر

ْ
ل

َ ْ
وا اَل

ُ
ول

ُ
رُ أ

َ
كّ

َ
ما يَتَذ

َ
مُونَ إِنّ

َ
ذِينَ لايَعْل

َّ
مُونَ وَ اَل

َ
يَعْل

ی« )نازعات/41-40(. و
ْ
مَأ

ْ
ةَ هِيَ اَل جَنَّ

ْ
 اَل

َ
هَوی * فَإِنّ

ْ
فْسَ عَنِ اَل نَهَی اَلنَّ

پیش‌فرض  به‌عنوان  را  اجتماعی  مصالح  بر  فردی  مصالح  تقدم  آیات،  از  دیگر  پاره‌ای 

که اعمال صالحی  که هر شخصی  کرده‌اند و در ادامه، با توجه دادن به این نکته  قبول 

کرده باشد، در  ی را برای خود فراهم  انجام می‌دهد، موجب می‌شود تا پاداش‌های اخرو

قُرْآنِ 
ْ
رَ مِنَ اَل نهایت وعده پاداش در قبال آن اعمال شایسته را داده‌اند: »... فَاقْرَؤُا ما تَيَسَّ

رْضِ يَبْتَغُونَ مِنْ فَضْلِ اَلِله وَ آخَرُونَ 
َ
نْ سَيَكُونُ مِنْكُمْ مَرْضی وَ آخَرُونَ يَضْرِبُونَ فِي اَلأ

َ
عَلِمَ أ

قَرْضاً  اَلَله  قْرضُِوا 
َ
أ وَ  كاةَ  اَلزَّ آتُوا  وَ  لاةَ  اَلصَّ قِيمُوا 

َ
أ وَ  مِنْهُ  رَ  تَيَسَّ فَاقْرَؤُا ما  اَلِله  ونَ فِي سَبِيلِ 

ُ
يُقاتِل

جْراً وَ اِسْتَغْفِرُوا اَلَله 
َ
عْظَمَ أ

َ
نْفُسِكُمْ مِنْ خَيْرٍ تَجِدُوهُ عِنْدَاَلِله هُوَ خَيْراً وَ أ

َ
مُوا لِ حَسَناً وَ ما تُقَدِّ

 اَلَله غَفُورٌ رَحِيمٌ« )مزمل/20(.  
َ

إِنّ

مصالح  بر  خصوصی  مصالح  تقدم  از  دفاع  ضمانت  نیز  یخی  تار پیشینۀ  اساس  بر 

و نسبت  و غیر دینی است  از جوامع سکولار  اجتماعی در یک جامعۀ اسلامی، بیش 

به آن‌ها، از قدمتی دیرینه‌تر برخوردار است )منصورنژاد، 1386، ص 150(. در حقیقت، 

، به اعتبار آن‌که در جامعه حضور  ، استقلال فردی دارد و از دیگر سو انسان از یک سو

دارد و در ارتباط با دیگران زندگی می‌کند، موجودی اجتماعی است و این دو ویژگی، 

این‌که  به  توجه  با  نیست.  دو  آن  میان  جمع  از  گریزی  که  است  آمیخته  هم  با  چنان 

این‌که  به  توجه  با  و  گرفت  نادیده  را  اسلامی  جامعۀ  در  انسان  فردی  استقلال  نمی‌توان 

اجتماعی  اعتبار  به  اسلامی،  جامعۀ  در  محدودیت‌هایی  پذیرش  علی‌رغم  انسان 

از  گریز  نا نیز  از استقلال فردی خود نیست، جامعه  شدنش، حاضر به دست برداشتن 



94

ره(
ی)

حــل
مه 

علا
ره 

ـوا
شنــ

 ج
ده

گزی
ت بر

الا
مق

عه‌
مو

مج
ـم

ـــــــ
ـــــــ

دهـ
ــــز

ــــی
ســ

م و 
ـــــــ

هــــ
زد

دوا
ره 

دو
و - 

و د
ک 

ح ی
سط

پذیرش استقلال فردی و پای‌بندی به الزامات ناشی از استقلال و تقدم مصالح فردی 

، 1395، ص 23(. در این‌جاست که تقدم مصالح فردی در جامعۀ  افراد است )دانش‌پور

اسلامی متجلی می‌شود و جامعۀ اسلامی، در عین حال که از انسان برای تداوم حیات 

اجتماعی خود بهره می‌برد، به تقدم مصالح فردی افراد نیز احترام قائل می‌شود.  

وایات وایات. تقدم مصالح اجتماعی در آیات و ر 22--44. تقدم مصالح اجتماعی در آیات و ر
گرچه خداوند حب‌ذات را همان‌گونه که در آیات متعددی به آن اشاره گردید، به‌عنوان  ا

امری فطری در انسان‌ها، به رسمیت شناخته است؛ اما قرآن‌کریم دال بر آیاتی دیگر نیز 

هست که در آن‌ها، مصالح اجتماعی بر مصالح فردی مقدم شمرده شده است. خداوند 

قُرْبَی وَ يَنْهَی عَنِ 
ْ
عَدْلِ وَ الِإحْسَانِ وَ إِيتَاءِ ذِي ال

ْ
مُرُ بِال

ْ
يَأ در سورۀ نمل می‌فرماید: »إِنَّ الَله 

« )نحل/90(. مُنْكَرِ
ْ
فَحْشَاءِ وَ ال

ْ
ال

در  فرد  سعادت  و  خوشبختی  است  معتقد  آیه،  این  تفسیر  در  طباطبائی)ره(  علامه 

و  می‌کند  زندگی  آن  در  که  دارد  بستگی  جامعه‌ای  سعادت  و  خوشبختی  به  جامعه، 

کارهای  که با انواع  که در جامعه‌ای زندگی می‌کند  کمال برای شخصی  پیمودن مراحل 

آیه،  این  به همین دلیل، در  بود.  کار مشکلی خواهد  فاسد پوشیده شده است، بسیار 

که صلاح  خداوند به سه حکمی دستور می‌دهد که صلاح جامعه در گرو آن‌هاست؛ چرا

که اسلام به آن اهمیت می‌دهد )طباطبائی،  ی است  جامعۀ اسلامی، از مهم‌ترین امور

1372، ج 12، ص 329(.

يْهِمْ وَ لايَجِدُونَ فِي صُدُورِهِمْ 
َ
ونَ مَنْ هاجَرَ إِل ؤُا اَلدّارَ وَ اَلِإيمانَ مِنْ قَبْلِهِمْ يُحِبُّ ذِينَ تَبَوَّ

َّ
»وَ اَل

ولئِكَ 
ُ
وْ كانَ بِهِمْ خَصاصَةٌ وَ مَنْ يُوقَ شُحَّ نَفْسِهِ فَأ

َ
نْفُسِهِمْ وَ ل

َ
وتُوا وَ يُؤْثِرُونَ عَلی أ

ُ
حاجَةً مِمّا أ

انصار می‌فرماید:  نیز خداوند در توصیف  آیۀ شریفه  این  /9(. در  مُفْلِحُونَ« )حشر
ْ
اَل هُمُ 

كه خود مبتلا به  که مهاجرين را بر خود مقدم مي‏دارند، هر چند  کسانی هستند  »آن‌ها 

فقر و حاجت باشند«.

مصالح  که  می‌شود  برداشت  به‌صراحت  آن‌ها،  در  که  دارد  وجود  نیز  دیگری  آیات 



95

ـم
ـــــــ

ـــــــ
دهـ

ــــز
ــــی

ســ
م و 

ـــــــ
هــــ

زد
دوا

ره 
دو

و - 
و د

ک 
ح ی

سط
ره(

ی)
حــل

مه 
علا

ره 
ـوا

شنــ
 ج

ده
گزی

ت بر
الا

مق
عه‌

مو
مج

قرآن،  نگاه  از  كه  می‌بينيم  همچنین  است.)))  شده  مقدم  فردی  مصالح  بر  اجتماعی 

خداوند  است.  حقيقی  امری  جامعه،  بلكه  نيست؛  ی  اعتبار و  موهوم  امری  جامعه، 

ملت‌ها و جوامع را مورد خطاب قرار داده و برای آن‌ها، حيات و ممات فرض كرده و برای 

امت‌ها و جوامع، قائل به هدايت و گمراهی شده است. 

در مواردی که از ناحیۀ شارع، تکلیف الزامی وجود دارد، عمل به آن لازم است؛ چه موافق 

کند و چه نفع اقلیت را؛ اما  کثریت را تأمین  کثریت باشد و چه نباشد و چه نفع ا رأی ا

کثریت امری  در جایی‌که چنین الزام و تکلیفی وجود ندارد، ترجیح رأی، نفع و صلاح ا

، در  ی مرجوح و غیرعقلایی است. از این‌رو عقلایی و تقدیم نفع، رأی و صلاح اقلیت کار

کرم)صلی‌الله‌علیه‌وآله‌وسلم( و ائمه)علیهم‌السلام(، ترجیح رأی و صلاح و  سیرۀ پیامبر ا

کثریت را مشاهده می‌کنیم )هاشمی و همکاران، 1391، ص 165(. نفع ا

کن شدند، پیوسته مأموران  )صلی‌الله‌علیه‌وآله‌وسلم(، در »مدینه« سا هنگامی‌که پیامبر

زبردست را روانه اطراف می‌کرد تا او را از اوضاع و جنب و جوش‌های خارج از محوطۀ 

بر  نیرومندی  نظامی  اتحادیۀ  که  دادند  اطلاع  گزارشگران   ، این‌رو از  سازند.  گاه  آ اسلام، 

ضد اسلام تشکیل شده و افراد این اتحادیه، در روز معینی، حرکت و مدینه را محاصره 

که از نبرد  ، بی‌درنگ شورای دفاعی تشکیل داد تا از تجربه‌های تلخی  می‌کنند. پیامبر

بر  را  مرتفع  نقاط  و  برج‌ها  از  نبرد  و  ی  قلعه‌دار گروهی،  بگیرند.  نتیجه  داشتند،  »احد« 

بیرون رفتن ترجیح دادند؛ ولی این نقشه، هرگز کافی نبود؛ زیرا سیل خروشان سپاه عرب 

پای  از  را  و مسلمانان  از بین می‌برد  را  برج‌ها  و  ، قلعه‌ها  و هجوم هزاران سرباز جنگجو

ی می‌کردند که دشمن نتواند نزدیک مدینه بیاید. درمی‌آورد. آنان باید کار

سلمان فارسی که با فنون رزمی ایرانی، آشنایی کامل داشت، گفت: »در سرزمین فارس، 

، »خندق« ژرفی  ک روبه‌رو می‌شوند، در اطراف شهر هر موقع مردم با هجوم دشمن خطرنا

، باید نقاط  از این نظر از پیشرفت دشمن جلوگیری می‌کنند.  از این طریق،  و  می‌کنند 

/32(، )حجرات/10(، )مائده/2(، )نساء/ 36(، )آل‌عمران/103(، )نساء/ 144(، )آل‌عمران/28(، )احزاب/  . )نور 	1
58(، )حجرات/12(، )حجرات/11(. 



96

ره(
ی)

حــل
مه 

علا
ره 

ـوا
شنــ

 ج
ده

گزی
ت بر

الا
مق

عه‌
مو

مج
ـم

ـــــــ
ـــــــ

دهـ
ــــز

ــــی
ســ

م و 
ـــــــ

هــــ
زد

دوا
ره 

دو
و - 

و د
ک 

ح ی
سط

آسیب‌پذیر مدینه را که عبور و مرور وسایل نقلی و جنگی، به آسانی صورت می‌گیرد، با 

ی در این قسمت متوقف ساخت  خندق ژرفی در حصار انداخت و دشمن را از پیش‌رو

کردن تیر و سنگ  و با ساختن سنگرها در اطراف خندق، به دفاع پرداخت و با پرتاب 

ج 2، ص 234(.  کرد )طبری،  را جلوگیری  از خندق  برج‌ها و سنگرها، عبور دشمن  از 

)صلی‌الله‌علیه‌وآله‌وسلم( و نظر اقلیتی  گرچه نظر مبارک پیامبر یخی، ا در این حادثۀ تار

)صلی‌الله‌علیه‌وآله‌وسلم(، نظر  اما پیامبر بود؛  و دفاع  بر ماندن در قلعه‌ها  از مسلمانان، 

کثریت را مقدم داشتند. ا

کثریت است؛ ولی  کثریت، یکی از مصادیق ترجیح منافع و مصالح ا گرچه ترجیح رأی ا

 ، ک با هم تفاوتی ندارند. حضرت علی)علیه‌السلام(، در نامه‌ای به مالک اشتر از نظر ملا

دستوراتی کلی و اساسی در مورد رعایت حقوق عامه بیان می‌کنند:

لِرضَِی  جْمَعُهَا 
َ
أ وَ  عَدْلِ، 

ْ
ال فِي  هَا  عَمُّ

َ
أ وَ   ، حَقِّ

ْ
ال فِي  وْسَطُهَا 

َ
أ يْکَ 

َ
إِل الْامُورِ  حَبَّ 

َ
أ يَکُنْ 

ْ
»وَل

ةِ يُغْتَفَرُ مَعَ رِضَی  خَاصَّ
ْ
 سُخْطَ ال

َ
ةِ، وَ إِنّ خَاصَّ

ْ
ةِ يُجْحِفُ بِرضَِی ال عَامَّ

ْ
 سُخْطَ ال

َ
ةِ، فَإِنّ عِيَّ الرَّ

فِي  هُ 
َ
ل مَعُونَةً   

َ
قَلّ

َ
أ وَ  خَاءِ،  الرَّ فِي  مَؤُونَةً  وَالِي 

ْ
ال ی 

َ
عَل ثْقَلَ 

َ
أ ةِ  عِيَّ الرَّ مِنَ  حَدٌ 

َ
أ يْسَ 

َ
ل وَ  ةِ؛  عَامَّ

ْ
ال

راً عِنْدَ 
ْ

 عُذ
َ
بْطَأ

َ
 شُکْراً عِنْدَ الْاعْطَاءِ، وَ أ

َ
قَلّ

َ
حَافِ، وَ أ

ْ
 بِالْال

َ
ل

َ
سْأ

َ
کْرَهَ لِلْانْصَافِ، وَ أ

َ
بَلَاءِ، وَ أ

ْ
ال

ينِ وَ جِمَاعُ  مَا عِمَادُ الدِّ
َ
ةِ؛ وَ إِنّ خَاصَّ

ْ
هْلِ ال

َ
هْرِ مِنْ أ

َ
اتِ الدّ ضْعَفَ صَبْراً عِنْدَ مُلِمَّ

َ
مَنْعِ، وَ أ

ْ
ال

کَ مَعَهُمْ؛ بايد كه 
ُ
هُمْ، وَ مَيْل

َ
يَکُنْ صِغْوُکَ ل

ْ
ةِ؛ فَل

َ
ةُ مِنَ الّا عَامَّ

ْ
ةُ لِلْاعْدَاءِ، ال

َ
عُدّ

ْ
مُسْلِمِينَ وَ ال

ْ
ال

با عدالت،  و  ی سازگارتر بوده  با ميانه‏‌رو كه  كارهايی باشد   ، تو نزد  كارها در  محبوبترين 

دم‌سازتر و خشنودی رعيت را در پی داشته باشد؛ زيرا خشم توده‌های مردم، خشنودی 

گر توده‏های مردم از تو خشنود  نزدكيان را زير پای بسپرد و حال آنك‌ه، خشم نزدكيان ا

باشند، ناچيز گردد. خواص و نزدكيان، كسانی هستند كه به هنگام فراخی و آسايش، بر 

يش برخيزند  گران‌‏اند و چون حادثه‏ای پيش آيد، كمتر از هر كس به يار ی  دوش والی بار

و خوش ندارند كه به انصاف دربارۀ آنان قضاوت شود. اينان همه چيز را به اصرار از والی 

گر به آنان ندهند، ديرتر  گر عطايی يابند، كمتر از همه سپاس می‏گويند و ا می‏طلبند و ا

، شيكباييشان بس اندك است؛  از ديگران پوزش می‏پذيرند و در برابر سختي‌های روزگار



97

ـم
ـــــــ

ـــــــ
دهـ

ــــز
ــــی

ســ
م و 

ـــــــ
هــــ

زد
دوا

ره 
دو

و - 
و د

ک 
ح ی

سط
ره(

ی)
حــل

مه 
علا

ره 
ـوا

شنــ
 ج

ده
گزی

ت بر
الا

مق
عه‌

مو
مج

اما ستون دين و انبوهی مسلمانان و ساز و برگ در برابر دشمنان، عامۀ مردم هستند، پس 

بايد توجه تو به آنان بيشتر و ميل تو به ايشان، افزون‌تر باشد«.)نهج‌البلاغه، نامه 53(.

متوسط  و  محروم  توده‌های  جانب  داشتند  سعی  همیشه  علی)علیه‌السلام(،  حضرت 

جامعه را بگيرند و به مخالفت خواص که منافع خود را در خطر می‌ديدند، اعتنا نکنند. 

که امروز از آن، به دموکراسی مردمی يا دموکراسی دينی يا مردم  اين، همان چيزی است 

فردی  حقوق  بر  عمومی،  حقوق  و  کثریت  ا حقوق  بنابراین،  می‌شود.  ياد  دينی  ی  سالار

که متصدی امور عامه است، باید مصالح عامه را بر  کم  و خصوصی مقدم است و حا

کثریت را بر خرسندی اقلیت ترجیح دهد. مصالح خاصه مقدم کند و خشنودی ا

مصالح  ترجیح  بر  دال  علی)علیه‌السلام(،  حضرت  کلمات  در  نیز  دیگری  شواهد 

قتل  از  پس  هجری،   23 سال  ذی‌الحجه  در   ، دیگر نمونه‌ای  به‌عنوان  دارد.  جامعه 

کنند،  بیعت  عثمان  با  ناحق  به  تا  داشتند  قصد  مردم  هنگامی‌که  شورا،  روز  در   ، عمر

اسِ بِهَا مِنْ  حَقُّ النَّ
َ
نِّي أ

َ
قَدْ عَلِمْتُمْ أ

َ
امیرالمومنین)علیه‌السلام(، در خطبه‌ای می‌فرماید: »ل

ةً،  خَاصَّ يَّ 
َ
عَل  

َّ
إِل جَوْرٌ  فِيهَا  يَكُنْ  مْ 

َ
ل وَ  مُسْلِمِينَ 

ْ
ال مُورُ 

ُ
أ سَلِمَتْ  مَا  سْلِمَنَّ 

ُ َ
ل الِله  وَ  و  غَيْريِ 

بْرجِِهِ‏؛ همانا می‌دانيد كه  جْرِ ذَلِكَ وَ فَضْلِهِ وَ زُهْداً فِيمَا تَنَافَسْتُمُوهُ مِنْ زُخْرُفِهِ وَ زِ
َ
تِمَاساً لِ

ْ
ال

گردن  سزاوارتر از ديگران به خلافت من هستم. سوگند به خدا! به آن‌چه انجام داده‌ايد، 

می‌نهم، تا هنگامیك‌ه اوضاع مسلمين، روبراه باشد و از هم نپاشد و جز من، به ديگری 

ستم نشود و پاداش اين گذشت و سكوت و فضيلت را از خدا انتظار دارم و از آن همه 

ی كه به‌دنبال آن حركت میك‌نيد، پرهيز میك‌نم«. زر و زيور

مصالح  به‌خاطر  بيايم،  کوتاه  گر  ا که  می‌فرماید  به‌صراحت  خطبه،  این  در  حضرت 

برای  خارج،  و  داخل  در  دشمنان  که  حساس  لحظات  اين  در  مبادا  است.  مسلمين 

در  شکافی  و  آيد  به‌وجود  داخل  در  اختلافی  می‌کنند،  توطئه  اسلام  نور  کردن  خاموش 

اين  يا خون‌های بی‌گناهان، در  بهره بگيرند  آن  از  آن‌ها  و  ايجاد شود  صفوف مسلمين 

يخته شود، من اين ستم را بر خودم می‌پذيرم و از حق خود صرف‌نظر می‌کنم؛ ولی  راه ر

اين تا زمانی است که ظلم و فساد از ناحيۀ حکومت وقت، در محيط اسلام ظاهر نشود.



98

ره(
ی)

حــل
مه 

علا
ره 

ـوا
شنــ

 ج
ده

گزی
ت بر

الا
مق

عه‌
مو

مج
ـم

ـــــــ
ـــــــ

دهـ
ــــز

ــــی
ســ

م و 
ـــــــ

هــــ
زد

دوا
ره 

دو
و - 

و د
ک 

ح ی
سط

برای  بصره،  به‌سوی  حرکت  هنگام  و  خویش  خلافت  آغاز  در  خطبه‌ای،  در  حضرت 

سَخْطَةِ  ی 
َ
عَل ئُوا 

َ
تَمَال قَدْ  ءِ 

َ
هَؤُل  

َ
»إِنّ می‌فرماید:  جمل  فتنه‌انگيزان  آتش  کردن  خاموش 

يِ انْقَطَعَ 
ْ
أ ا الرَّ

َ
ةِ هَذ

َ
ی فَيَال

َ
مُوا عَل هُمْ إِنْ تَمَّ

َ
ی جَمَاعَتِكُمْ، فَإِنّ

َ
خَفْ عَل

َ
مْ أ

َ
صْبِرُ مَا ل

َ
إِمَارَتِي و سَأ

از  مُسْلِمِينَ؛ اينان دست اتحاد به هم داده‌اند و به خلاف من برخاسته‌اند؛ زيرا 
ْ
ال نِظَامُ 

كه صبر من، اختلاف و  كه بترسم  حكومت من ناخشنودند و من صبر میك‌نم تا آن‌گاه 

گر اين انديشه را كه در سر دارند، به پايان برند، نظام  افتراق شما را در پی داشته باشد. ا

كار مسلمانان از هم گسيخته گردد«.

كه نظم  ي آنان تا آن‌جا است  حضرت می‌فرماید شيكبايي و تحمل من در برابر نابكار

خطر  در  مسلمین،  اجتماع  و  اسلامی  نظام  تا  بنابراین،  نپاشد.  هم  از  مسلمين  جامعۀ 

نباشد، حضرت علی)علیه‌السلام( اظهار مخالفت با حکومت خود را تحمل می‌کند و 

، تقدیم مصالح جامعه بر مصالح فردی است. این کار

کَثِير   فِي 
َ

نّ
َ
مْ مَعَ ذَلِکَ، أ

َ
ایشان دربارۀ احتکار))) و ضرورت مبازره با آن می‌فرماید: »وَ اعْل

ذَلِکَ  وَ  بِيَاعَاتِ، 
ْ
ال فِي  ماً 

ُ
وَتَحَکّ مَنَافِعِ 

ْ
لِل وَاحْتِکَاراً  قَبِيحاً  شُحّاً  وَ  فَاحِشاً  ضِيقاً  مِنْهُمْ 

كه معاملتی بد  كسانند  كه ميان بازرگانان بسيار  ةِ« و با اين‌همه بدان  عَامَّ
ْ
ة لِل بَابُ مَضَرَّ

دارند، بخيل‌اند و در پی احتكارند. سود خود را دنبال می‌کنند و كالا را به هر قیمتی كه 

يانی است برای همگان«.  می‌خواهند، می‌فروشند و اين سودجويی و گران‌فروشی، ز

حرام  آن‌را  اسلام،  فقهای  همۀ  و  آمده  احتکار  دربارۀ  مشروحی  بحث  اسلام،  فقه  در 

ی در اين زمينه، وارد شده، از جمله در حديثی که در کتب اهل  شمرده‌اند و روايات بسيار

مُحْتَکِرُ 
ْ
سنت و اماميه وارد شده، از رسول خدا)صلی‌الله‌علیه‌وآله‌وسلم( می‌خوانيم: »ال

حديث  در   .)292 ص   ،59 ج   ،1315 )مجلسی،  خداست  درگاه  رانده  محتکر  عُون« 
ْ
مَل

بَخِيلُ جَامِعٌ 
ْ
مُحْتَکِرُ ال

ْ
ديگری از امام علی)علیه‌السلام(، در »غررالحکم« آمده است: »ال

وارثانی  برای  ثروتی جمع می‌کند  لَايَعْذِرُهُ«. محتکر بخيل،  مَنْ  ی 
َ
عَل وَقَادِمٌ  لَايَشْکُرُهُ  لِمَنْ 

که او را معذور  ( وارد می‌شود  که هرگز از او راضی نخواهند شد و بر خدايی )در محشر

. گردآوری احتياجات مردم و ذخيره کردن و به انتظار گرانی نشستن، به امید به‌دست آوردن سود بیشتر. 	1



99

ـم
ـــــــ

ـــــــ
دهـ

ــــز
ــــی

ســ
م و 

ـــــــ
هــــ

زد
دوا

ره 
دو

و - 
و د

ک 
ح ی

سط
ره(

ی)
حــل

مه 
علا

ره 
ـوا

شنــ
 ج

ده
گزی

ت بر
الا

مق
عه‌

مو
مج

نخواهد داشت )تمیمی، 1410، ج 1، ص 99(.

مُحْتَکِرُ 
ْ
ال »يَقُومُ  می‌خوانيم:  کرم)صلی‌الله‌علیه‌وآله‌وسلم(  ا پيامبر  از  ديگری  حديث  در 

؛ شخص محتکر در روز قيامت در حالی  أ مَقْعَدَکَ مِنَ النّارِ مَکْتُوبٌ بَيْنَ عَيْنَيْهِ يا کافِرُ تَبَوَّ

محشور می شود که در پيشانی او نوشته شده است: ای کافر جايگاه خودت را در آتش 

دوزخ انتخاب کن«.)حسام‌الدین، 1409، ح 43958(. در روایات نیز مصلحت عمومی 

بر مصلحت شخصی افراد مقدم شده است. 

ی می‌توان یافت، مبنی بر این‌که حقوق  در فتاوای مراجع معظم تقلید نیز شواهد بسیار

که  کارهایی  و مصلحت اجتماعی، بر مصلحت فرد مقدم شده است. به‌عنوان نمونه، 

موجب تقویت نظام اسلامی می‌شود و حفظ نظام، به نوعی مترتب بر آن‌هاست، واجب 

، از بقیۀ  است )نجفی، 1402، ج‌14، ص175(. البته با قیام تعداد کافی از مردم به این امور

افراد واجب ساقط می‌شود.

که به موجب آن، مصلحت عمومی بر مصلحت فرد مقدم شده  از موضوعات دیگری 

کند. یکی از قواعد عمومی در  کالا را تعیین  کم باید نرخ  که حا است، در مواردی است 

که طرفین قرارداد عوض و معوض را تعیین می‌کنند و  همة قراردادها و عقود، این است 

ایشان در تعیین نوع، وصف و میزان کالا یا خدماتی که می‌گیرند و همچنین عوضی که 

در مقابل پرداخت می‌کنند، آزادند. بنابراین، کسی قاعدتا حق ندارد عوض یا معوض را 

که خواستند، برقرار  که معامله را با هر قیمتی  کند. هر دو طرف آزادند  به فردی تحمیل 

سازند؛ اما این حکم ممکن است در برخی زمان‌ها، به اختلال در نظام معیشتی جامعه 

کرد و همچنان به این  اولیه عمل  آیا می‌توان طبق قاعدة  بیانجامد. در چنین حالتی، 

افراد یا گروه‌ها، حق تعیین قیمت داد؟

و  ی  گرفتار و  از اختلال در نظام جامعه  برای جلوگیری  کم می‌تواند  در این صورت، حا

عسر و حرج شدید آن‌ها و برای حفظ مصلحت عامه، حق تعیین قیمت را در این مورد 

کند. امام خمینی)ره( در رساله »توضیح المسائل« خود می‌نویسند: »خریدار و  محدود 

گر این آزادی، در مواردی، سبب فساد و اختلال  فروشنده در تعیین نرخ کالا آزادند؛ ولی ا



100

ره(
ی)

حــل
مه 

علا
ره 

ـوا
شنــ

 ج
ده

گزی
ت بر

الا
مق

عه‌
مو

مج
ـم

ـــــــ
ـــــــ

دهـ
ــــز

ــــی
ســ

م و 
ـــــــ

هــــ
زد

دوا
ره 

دو
و - 

و د
ک 

ح ی
سط

کم شرع در چنین مواردی، می‌تواند تعیین نرخ  نظام اقتصادی جامعۀ اسلامی گردد، حا

کند و مردم را به آن ملزم سازد« )موسوی‌خمینی، 1424، ج 2، ص 922(.

اقتصاد  مکتب  مسلم  اصول  از  یکی  به‌عنوان  سودجویی،  و  شخصی  نفع  مجموع،  در 

ی با اقتصاد  اسلامی، جای تردید ندارد. آن‌چه مورد مناقشه در ارتباط با موضوع خودگرو

گرفته است، اصالت ذاتی این مسئله، بدون توجه  متعارف می‌باشد و مورد غفلت قرار 

ی است که از نظر مکتب اسلامی، مردود می‌باشد. به موضوع دیگرگرو

ی ینتیجه‌گیر نتیجه‌گیر
که به انسان دارد، تمام فعالیت‌های اقتصادی  فلسفۀ اقتصاد متعارف، بر پایۀ نگرشی 

یابی می‌کند. این دیدگاه هرگونه فعالیتی که در خارج از  فرد را بر اساس نفع شخصی ارز

این نوع نگاه تفسیر و اجرا شود را مردود دانسته و برای اجرای صحیح این مسئله، تمام 

فعالیت‌های اقتصادی فرد را بر پایۀ این دیدگاه، برنامه‌ریزی می‌کند. در مقابل، مکتب 

در  که  یکدیگر  با  مرتبط  نظام‌های  کلان  از  زیرمجموعه‌ای  به‌عنوان  اسلام،  اقتصادی 

نهایت، همۀ آن‌ها به نظام اسلامی ختم می‌شوند، دید و نوع تبیین خود از انسان و روابط 

انسانی را در این قالب محدود خلاصه نکرده؛ بلکه توجه به دیگران را نیز مورد اهمیت 

قرار داده است. 

ی  گرفته، مرتبط با پارامترهای خودگرو آن‌چه در ادبیات اقتصاد اسلامی، مورد توجه قرار 

و استفاده از آن در تابع مطلوبیت مصرف‌کننده می‌باشد. تنها تفاوتی که در بین این دو 

اقتصاددانان مسلمان  یکرد  رو و  نگاه  گرفته است،  قرار  توجه  مورد  پژوهش‌ها،  از  طیف 

که تنها در تلاش بوده‌اند تا جنبه‌های دینی موضوع در این ارتباط  به مسئله بوده است 

یکرد اقتصاد متعارف و اقتصاد  تقویت گردد. در حقیقت، تفاوتی ماهوی بین آن‌چه در رو

اسلامی در این زمینه، شکل گرفته است، مشاهده نمی‌شود و تنها همان پارامترها تلقی 

ی آن‌ها شده است. در صورتی‌که حقیقت  به قبول شده است و سعی در اسلامی‌ساز

در مبانی  قرار می‌دهد،  ی مورد بحث  به‌عنوان خودگرو اقتصاد غرب،  آن‌چه  و ماهیت 



101

ـم
ـــــــ

ـــــــ
دهـ

ــــز
ــــی

ســ
م و 

ـــــــ
هــــ

زد
دوا

ره 
دو

و - 
و د

ک 
ح ی

سط
ره(

ی)
حــل

مه 
علا

ره 
ـوا

شنــ
 ج

ده
گزی

ت بر
الا

مق
عه‌

مو
مج

اقتصاد اسلامی، مردود است.

نقش  به  شخصی،  انگیزه‌های  از  غیر  انگیزه‌هایی  مورد  در  گرچه  ا متعارف،  اقتصاد 

اشکالاتی  از  یکی  اما  دارد؛  اشاره  اقتصادی  رفتار  شکل‌گیری  در  غیرمالی،  انگیزه‌های 

که اصل بحث و بررسی  که به این طرز تلقی، از وجود انگیزه‌ها وارد می‌شود، این است 

در مورد آن‌ها را یا مربوط به رشته‌های دیگر می‌کند و یا این‌که آن‌ها را داده شده، تلقی 

می‌کند. 

اقتصاد اسلامی،  به منابع استنباط احکام اسلامی در زمینۀ استنباط  با نگاهی دقیق 

یکرد منابع اسلامی  نشان داده شد، برخلاف دیدگاه ادبیات اقتصاد متعارف، نگاه و رو

، در عرض یکدیگر اصیل هستند  ی، همانند دیگرگرایی بوده و این دو در قبال خودگرو

که در احکام اسلامی، توصیه به  و هیچ‌کدام، تقدم رتبی بر یکدیگر ندارند، همان‌گونه 

کید منابع اسلامی می‌باشد. اساسا،  دیگرگرایی مشاهده می‌شود، خودگرایی نیز مورد تأ

کید دارد، به‌دلیل نوع نگرشی است که  ی تأ آن‌گونه که مکتب اقتصادی غرب بر خودگرو

به انسان و جهان هستی دارد و از آن نشأت می‌گیرد؛ اما مکتب اقتصادی اسلام، به‌دلیل 

نوع نگاهی ممتاز که حیات انسانی را محدود به این جهان نمی‌داند و ایثار برای دیگران 

ی، با  ی و دیگرگرو را مستحق پاداش در جهان آخرت می‌داند، تفسیر آن نیز از خودگرو

یکرد اقتصاد متعارف به آن متعهد است، به‌کلی متفاوت است. آن‌چه رو

  



102

ره(
ی)

حــل
مه 

علا
ره 

ـوا
شنــ

 ج
ده

گزی
ت بر

الا
مق

عه‌
مو

مج
ـم

ـــــــ
ـــــــ

دهـ
ــــز

ــــی
ســ

م و 
ـــــــ

هــــ
زد

دوا
ره 

دو
و - 

و د
ک 

ح ی
سط

منابع و مآخذ

• قرآن‌کریم

• نهج‌البلاغه

، محمد )1408(، لسان العرب، بیروت: انتشارات دار احیاء التراث العربی. 1. ابن‌منظور

2. آذرنوش، آذرتاش )1379(، فرهنگ معاصر عربی‌فارسی، تهران: انتشارات نشر نی.

3. تمیمی، عبدالواحد )1410(، غررالحکم و دررالکلم، تصحیح: سیدمهدی رجایی، قم: 

انتشارات دارالکتاب الاسلامیه.

معرفت  لذت‌گرایانه،  ی  خودگرو و  متعارف  اقتصاد  علم   ،)1388( علی  جابری،   .4

اقتصادی، س 1، ش 1، صص 205- 232.

تطبیقی  بررسی  محمودآبادی)1397(،  دهقانی  محمود  و  مجید  نقیبی،  حبیبیان   .5

پارادایم خودگرایی در اقتصاد اسلامی و متعارف، معرفت اقتصاد اسلامی، س 9، ش 2، 

صص 62-45.

6. حسام‌الدین الهندی، علاءالدین )1409(، کنز العمال، بیروت: موسسة الرسالة.

، افتخار )1395(، بررسی حدود مصلحت در حریم خصوصی در تعارض با  7. دانش‌پور

یکردی بر مبانی فقه اسلامی، دوفصلنامه فقه مقارن، س 4، ش  مصالح اجتماعی با رو

8، صص 45-15. 

یخ عقاید اقتصادی از فیزیوکرات‌ها تا استوارت  یست )1347(، تار ید، شارل و شارل ر 8. ژ

کریم سنجابی، چاپ اول، تهران: انتشارات موسسه تحقیقات اقتصادی  میل، ترجمه: 

دانشکده اقتصاد دانشگاه تهران. 

خودگرایی  و  اخلاقی  ارزش‌های  باقری)1389(،  حسین  و  احمدحسین  شریفی،   .9

روان‌شناختی، معرفت اخلاقی، س 1، ش 3، صص 42-27.

ی اخلاقی نگاهی قرآنی، فصلنامه  10. صادقی، هادی و وحید پاشایی )1397(، خودگرو

آموزه‌های قرآنی دانشگاه علوم اسلامی رضوی، ش 28، صص 82-57.

، سید محمدباقر )1401(، فلسفتنا، چاپ نهم، قم: درالکتب الاسلامی. 11. صدر



103

ـم
ـــــــ

ـــــــ
دهـ

ــــز
ــــی

ســ
م و 

ـــــــ
هــــ

زد
دوا

ره 
دو

و - 
و د

ک 
ح ی

سط
ره(

ی)
حــل

مه 
علا

ره 
ـوا

شنــ
 ج

ده
گزی

ت بر
الا

مق
عه‌

مو
مج

قم:  پنجم،  چاپ  القران،  تفسیر  فی  المیزان   ،)1372( محمدحسین  طباطبائی،   .12

انتشارات دارالکتب الاسلامیه.

13.  1378، اصول فلسفه و روش رئالیسم، چاپ چهاردهم، تهران: انتشارات صدرا.

 . 14. طبرسی )1416(، مجمع‌البیان فی تفسیرالقرآن، تهران: انتشارات ناصر خسرو

الطبری، قم: موسسه تحقیقات و نشر معارف  یخ  تار 15. طبری، محمدبن‌جریر )310(، 

اهل‌البیت)علیهم‌السلام(.

موسسه  تهران:  یکم،  بیست‌و چاپ  عمید،  فارسی  فرهنگ   ،)1380( حسن  عمید،   .16

. انتشارات امیرکبیر

. 17. عمید زنجانی، عباس‌علی )1367(، فقه سیاسی، تهران: انتشارات امیرکبیر

چاپ  بحرینی،  حسین  ترجمه:  اخلاق،  فلسفه  به  جدید  درآمدی   ،)1998( گنسلر   .18

اول، تهران: انتشارات آسمان خیال.

وثیق،  غلام‌رضا  ترجمه:  فلسفه،  انتقادی  و  علمی  فرهنگ   ،)1377( آندره  لاند،  لا  .19

چاپ اول، تهران: انتشارات فردوسی ایران.

قم:   ، الاطهار الائمه  اخبار  لدرر  الجامعه  بحارالانوار   ،)1315( محمدباقر  مجلسی،   .20

انتشارات دارالکتب الاسلامیه.

21. مصباح یزدی، محمدتقی 1384، اخلاق در قرآن، قم: موسسه آموزشی پژوهشی امام 

خمینی)ره(.

22.  1384، نقد و بررسی مکاتب اخلاقی، قم: موسسه امام خمینی )ره(.

یخ از نگاه قرآن، قم: موسسه آموزشی پژوهشی امام خمینی)ره(. 23.  1391، جامعه و تار

24. مطهری، مرتضی 1377، نقدی بر مارکسیسم، چاپ ششم، قم: انتشارات صدرا.

انتشارات  موسسه  تهران:  پانزدهم،  چاپ  فارسی،  فرهنگ   ،)1379( محمد  معین،   .25

. امیرکبیر

مجله  شهروندان،  خصوصی  حریم  و  اسلامی  نظام   ،)1386( محمد  منصورنژاد،   .26

حکومت اسلامی، ش 44.



104

ره(
ی)

حــل
مه 

علا
ره 

ـوا
شنــ

 ج
ده

گزی
ت بر

الا
مق

عه‌
مو

مج
ـم

ـــــــ
ـــــــ

دهـ
ــــز

ــــی
ســ

م و 
ـــــــ

هــــ
زد

دوا
ره 

دو
و - 

و د
ک 

ح ی
سط

دفتر  قم:  هشتم،  چاپ  المسائل،  توضیح   ،)1424( روح‌الله  سید  موسوی‌خمینی،   .27

انتشارات اسلامی وابسته به جامعة مدرسین حوزة علمیة قم.

هفتم،  چاپ  الإسلام،  شرائع  شرح  فی  الکلام  جواهر   ،)1402( محمدحسن  نجفی،   .28

بیروت: انتشارات دار إحیاءالتراث العربی.

نظری،   محمدنقی  و  مصباحی  غلام‌رضا  و  داودی  پرویز  سیدمحمود،  هاشمی،   .29

کتب  تدوین  و  تهران: سازمان مطالعه  یازدهم،  اقتصاد اسلامی، چاپ  مبانی   ،)1397(

علوم انسانی دانشگاه‌ها )سمت(.

30. Aghili S.O.S., 1989, Rationality In Economic Theory: A Critical Appraisal, 

IIUM Journal of Economics and Management, IIUM Journal of Economies and 

Management, 2(2), pp 79-94. 

31. Batson C. D., (1991), The Altruism Question: Toward A Social Psychological 

Answer, Hillsdale, NJ Erlbaum.

32. Burt R. S., (1982), Toward a Structural Theory of Action: Network Models of 

Social Structure, New York: Academic Press.

33. Caporael L.R.R., Dawes J.M., Kragt V.D. (1989), Selfishness Examined: 

Cooperation in the Absence of Egoistic Incentives, Journal of Behavioral & Brain 

Science, 12(1), pp. 683-739.

34. Coase R.H. (1976), Adam Smith's View of Man, J Law Econ., London.

35. Dawes R. M., van de Kragt A. J. C., Orbell J. M., (1988), Not Me or Thee 

but We: The Importance of Group Identity in Eliciting Cooperation in Dilemma 

Situations, Journal of Experimental manipulations, 68(1), pp. 83-97.

36. Etzioni A. (1988), The Moral Dimension: Toward a New Economics, New 

York: Free Press.

37. Feldman S. (1982), Economic Self-Interest and Political Behavior, American 



105

ـم
ـــــــ

ـــــــ
دهـ

ــــز
ــــی

ســ
م و 

ـــــــ
هــــ

زد
دوا

ره 
دو

و - 
و د

ک 
ح ی

سط
ره(

ی)
حــل

مه 
علا

ره 
ـوا

شنــ
 ج

ده
گزی

ت بر
الا

مق
عه‌

مو
مج

Journal of Political Science, 26(3), pp. 446-466.

38. Friedman M., (1953), Essays in Positive Economics, Chicago, University of 

Chicago Press.

39. Kahf M. (1998), The Theory of Production in Readings in Microeconomics in 

Islamic Perspective, eds. Sayyad Tahir et al., Kuala Lumpur, Longman.

40. Kohn A. (1990), The Brighter Side of Human Nature, New York: Basic 

Books.

41. Lemer M. J., (1980), The Belief in A Just World, New York: Plenum Press.

42. Mansbridge J. J., (1990), Beyond Self-Interest, Chicago: University of 

Chicago Press.

43. Marshall A. (1920), Principles of Economics, Eighth edition. London: 

Macmillan.

44. May J. (2011), Egoism Empathy and Self-Other Merging, The Southern 

Journal of Philosophy, 49(1), pp. 25-38.

45. McConnell T.C. (1978), The Argument from Psychological Egoism to 

Ethical Egoism, Australasian Journal of Philosophy, 56(1), pp. 41-47. 

46. Mill J. (1973), Routledge Philosophy Guidebook to Mill on Utilitarianism, 

first publication, London.

47. Mill J.S. (1879), Utilitarianism, seventh edition, Longmans Green and Co.

48. Miller D.T., Ratner R.K. (1998), The Disparity Between the Actual and 

Assumed Power of Self-Interest, Journal of Personality & Social Psychology, 

74(1), pp. 53-62.

49. Mueller D. C., (1986), Rational Egoism Vs Adaptive Egoism, Oxford: Basil 

Blackwell.



106

ره(
ی)

حــل
مه 

علا
ره 

ـوا
شنــ

 ج
ده

گزی
ت بر

الا
مق

عه‌
مو

مج
ـم

ـــــــ
ـــــــ

دهـ
ــــز

ــــی
ســ

م و 
ـــــــ

هــــ
زد

دوا
ره 

دو
و - 

و د
ک 

ح ی
سط

50. Porter M., (1980), Competitive Strategy, New York: Free Press.

51. Rumelt R.P., Schendel D., Teece D. J., (1994), Fundamental Issues in 

Strategies, Boston, Harvard Business School Press.

52. Schwartz B. (1986), The Battle for Human Nature, New York, Norton.

53. Sears D. O., Funk C. L. (1990), Self-Interest in Americans' Political 

Opinions, Chicago: University of Chicago Press.

54. Sears D. O., Funk C. L., (1991), The role of self-interest in social and political 

attitudes, Journal of Advances in experimental social psychology, 24(1), pp. 

2-91. 

55. Sen A. K., (1977), Rational Fools a Critique of the Behavioral Foundations of 

Economic Theory, Journal of Philosophy and Public Affairs, 6(1), pp. 317-344.

56. Sen A., (1990a), Rational fools: a critique of the behavioral foundations of 

economic theory, Chicago, The University of Chicago Press.

57. Sen A., (2002), Rationality and Freedom, Cambridge, The Belknap Press of 

Harvard University Press.

58. Smith A. (1937), The Wealth of Nations, Modern Library edition of 1904, 

copied from original fifth edition and edited by Edwin Cannan, New York: 

Random House.

59. Smith A. (1969), The Theory of Moral Sentiments, Reprint of 1853 edition. 

Introduction to 1969 edition by E. G. WEST. New Rochelle, N.Y., Arlington 

House.

60. Tyler T. R., (1990), Justice Self-interest & The Legitimacy of Legal & 

Political Authority, Chicago: University of Chicago Press.

61. Williamson O. E., (1975), Markets and Hierarchies: Analysis and Antitrust 



107

ـم
ـــــــ

ـــــــ
دهـ

ــــز
ــــی

ســ
م و 

ـــــــ
هــــ

زد
دوا

ره 
دو

و - 
و د

ک 
ح ی

سط
ره(

ی)
حــل

مه 
علا

ره 
ـوا

شنــ
 ج

ده
گزی

ت بر
الا

مق
عه‌

مو
مج

Implications, New York: The Free Press.

62. Winship C.H., Rosen S., (1988), Introduction Sociological and Economic 

Approaches to The Analysis of Social Structure, The American Journal of 

Sociology, 94(1), pp. 1-16.

63. Zubair H. (2002), Maximization Postulate and Their Efficacy for Islamic 

Economics, American Journal of Islamic Social Sciences, 19(3), pp 95-118.





چکیدهچکیده

کتاب الهی با ویژگی‌های ادبی برجسته و در بلاغت و فصاحت و صراحت  قرآن یک 

لهجه، بی‌نظیر است. یکی از اعجازهای قرآن، در بلاغت  قرآن کریم است. سورۀ مبارکۀ 

جمعه مدنی است و با فعل مضارع )یسبح( آغاز می‌شود. در این سورۀ‌ها، در نگرش اول، 

نمایه‌ای از  انواع این هنجارگریزی‌ها به چشم می‌خورد که بر اساس قاعده‌ای که جفری 

لیچ، به آن معتقد است، ما نیز با همین دسته‌بندی، می‌توانیم چارچوب آیات را در این 

کشف معانی جدید است،  برای  که هنجارگریزی، روشی  قرار دهیم و همان‌گونه  قالب 

برآنیم که هنجارگریزی را در این آیات، مورد بررسی قرار دهیم. هدف این پژوهش، تطبیق 

یک نظریه بر قرآن کریم نیست؛ بلکه هدف، نشان دادن گوشه‌ای از زیبایی‌های ظاهری 

قرآن است. مقصود از کاربرد نظریه‌های ادبی مختلف، مثل هنجارگریزی، آشنایی‌زدایی 

ی، فقط آن است که نشان داده شود که در سورۀ‌های قرآن کریم، ارزش‌های  و برجسته‌ساز

، لسان  کریم یافت. به عبارت دیگر را می‌توان در بهترین شکل، در قرآن  ادبی - نقدی 

مبین قرآن، بازتاب همه زیبایی‌های قابل تصور را دارد.

پژوهش حاضر با عنوان هنجارگریزی در سورۀ مبارکۀ جمعه، بر اساس نظریۀ جفری لیچ، 

هنجارگریزی در سورۀ مبارکۀ جمعه 
بر اساس نظریۀ جفری لیچ

فریبا عبدی‌فرد
سطح دو حوزه علمیه الزهرا )سلام الله علیها( ری، سال تحصیلی: 1400-1399

صفحات 109 تا 138



110

ره(
ی)

حــل
مه 

علا
ره 

ـوا
شنــ

 ج
ده

گزی
ت بر

الا
مق

عه‌
مو

مج
ـم

ـــــــ
ـــــــ

دهـ
ــــز

ــــی
ســ

م و 
ـــــــ

هــــ
زد

دوا
ره 

دو
و - 

و د
ک 

ح ی
سط

که لیچ بر آن قائل  در  چارچوب مکتب ساختارگرایی و بر مبنای الگوی هنجارگریزی 

ی،  است، به بررسی هشت نوع هنجارگریزی: نحوی، واژگانی، معنایی، آوایی یا دستور

ی، گویشی، سبکی و زمانی، در باب کلام خداوند تبارک و تعالی بپردازد. نوشتار

واژگان‌کلیدی: ادبیات عربی، هنجارگریزی، قاعده‌کاهی، إنزیاح، سورۀ جمعه.

بیان مسئلهبیان مسئله

مورد  ابتدا  که  است  آشنایی‌زدایی  و  ی  برجسته‌ساز روش‌های  از  یکی  هنجارگریزی، 

، هنجارگریزی یکی از شاخه‌های  توجه فرمالیست‌های روسی واقع شد. به عبارت دیگر

ی نُرم و عدول از هنجارهای زبانی، یکی از مسائل نوین  کاو مکاتب نقد ادبی و با عنوان وا

زبان‌شناسی در حوزۀ نقد ادبی به‌شمار می‌رود که در کلام صاحب سبک، خواننده را به 

ی رهنمون می‌سازد.  نتیجه‌ای مطلوب در شناخت، فهم و تفسیر محتوا و اندیشه سخنور

که  زبان‌شناسی به حساب می‌آید  زیباشناختی در  از خصیصه‌های  ادبی،  این سبک 

کم بر زبان معیار است. در این روش  بر اساس نظریات زبان‌شناسان روسی، قوانین حا

علمی، صاحب کلام، علاوه بر این‌که سبکی متفاوت در ادبیات ارائه می‌دهد، می‌تواند 

ی او را تحریک کند  توجه مخاطب را به اثر خود جذب نماید، همچنین حس کنجکاو

تا بتواند به عمق معانی برسد و برداشت‌های متفاوتی را برای خود داشته باشد. از سوی 

، در این روش، محقق با بررسی ویژگی‌های ادبی و تجزیه و تحلیل آن‌ها در یک اثر  دیگر

ادبی، به ساختار آن‌ها دست می یابد. در واقع، پیرو این سبک، می‌خواهد با انحراف 

نُرم و عدول از هنجارهای پذیرفته شده در محور زبان، آن زیبایی نهفته را به مخاطب 

یختگی، نمی‌تواند شامل هنجارگریزی شود.  انتقال دهد. پس هر قانون‌شکنی و به هم ر

در خلال هنجارگریزی، باید آن نُرم و شکستگی زبان مشهود باشد. برخی از انحراف‌ها، 

ی ایجاد می‌کند که این‌گونه ساخت‌ها، هیچ ارزش ادبی ندارد. تنها ساختی غیر دستور



111

ـم
ـــــــ

ـــــــ
دهـ

ــــز
ــــی

ســ
م و 

ـــــــ
هــــ

زد
دوا

ره 
دو

و - 
و د

ک 
ح ی

سط
ره(

ی)
حــل

مه 
علا

ره 
ـوا

شنــ
 ج

ده
گزی

ت بر
الا

مق
عه‌

مو
مج

که بر طبق نظریه‌پرداز روسی جفری لیچ، با تحلیل و تفاسیر  در این پژوهش، قرار است 

و تدبر آیات، در جهت کشف لایه‌های دور از ذهن، گام‌هایی برداشته شود. طبق نظریۀ 

واژگانی،  هنجارگریزی   : از عبارت  که  دارد  وجود  هنجارگریزی  گونه  هشت  لیچ،  جفری 

ی، هنجارگریزی معنایی،  هنجارگریزی نحوی، هنجارگریزی آوایی، هنجارگریزی نوشتار

هنجارگریزی گویشی، هنجارگریزی سبکی، هنجارگریزی زمانی.   

وهش  پژ وهش پیشینۀ  پژ پیشینۀ 

نظری  مرجانه  از   ،» مطر احمد  دیوان  در  هنجارگریزی  »بررسی  عنوان  با  پایان‌نامه   .1

کی در سال۱۳۹۴: نگارنده بر طبق نظریۀ جفری لیچ، بر اساس تقسیم هشت‌گانه،  پاشا

پیش رفته است. او با معرفی این شاعر مبارز شیعی برجستۀ عراقی، شاعر آزادی خواه، 

ی، از همین طریق از او الهام گرفته که باعث شده است تا حدود  از بوطیقایی شعری و

از  استفاده  با  شاعر  که  بیانجامد  شعرش  در  ادبی  و  هنری  جایگاه  رفتن  بالا  به  یادی  ز

قاعدۀ هنجارگریزی بهره برده تا متن خود را به چشم مخاطب بکشاند.

قرآن   ۲۹ جزء  در  ی  برجسته‌ساز کارکرد  بر  زبان‌شناختی  یکرد  »رو عنوان  با  پایان‌نامه   .2

ی  کریم«، از جواد ماستری فراهانی در سال ۱۳۹۳: نگارنده به بررسی نظری برجسته‌ساز

از نظریه‌های ادبی و زبان‌شناسی، با توجه به علم بلاغت و آرایه ادبی بنابر نظریه‌پردازان 

روس که مولد افکار فرمالیست‌ها بوده، به تبیین قواعد علم ادبیات، در راستای شکل و 

فرم اثر که بیشتر از همه عوامل دخیل در تولید و عوامل فرا متنی را به حاشیه اثر کشانده، 

پرداخته است.

3. پایان‌نامه با عنوان »هنجارگریزی در اشعار محمدعلی بهمنی«، از خاطره سلیمانی 

به  معیار  زبان  هنجارهای  و  قواعد  از  گریز  با  هنجارگریزی  به  نگارنده   :۱۳۹۳ سال  در 

که از عوامل تأثیر بر ادبی شدن متن است را در قالب شعری مورد  ی زبان  برجسته‌ساز



112

ره(
ی)

حــل
مه 

علا
ره 

ـوا
شنــ

 ج
ده

گزی
ت بر

الا
مق

عه‌
مو

مج
ـم

ـــــــ
ـــــــ

دهـ
ــــز

ــــی
ســ

م و 
ـــــــ

هــــ
زد

دوا
ره 

دو
و - 

و د
ک 

ح ی
سط

توجه قرار داده و هنجارگریزی واژگانی را در ساخت واژه به تصویر میکشاند که از عوامل 

ی در اشعار بهمنی از شاعران معاصر است، پرداخته است. برجسته‌ساز

4. پایان‌نامه با عنوان »الانزیاح فی المرفوعات دراسه التحلیلیه من خلال القرآن الکریم 

تحلیل  بررسی  به  نگارنده   :۱۳۹۱ سال  در  قاسمی  مجید  از  الحدیث«،  العربی  الشعر  و 

جهت  در   ، معاصر عربی  شعر  و  کریم  قرآن  از  نمونه‌هایی  با  مرفوعات  در  هنجارگریزی 

رسیدن به انزیاح بر طبق نظریه لیچ و عدنان، به هنجارگریزی در مرفوعات نه‌گانه فاعل، 

نائب فاعل و ... پرداخته است.

ی و مطهره  کریم« از قاسم مختار 5. مقاله با عنوان »آشنایی‌زدایی در جزء سی ام قرآن 

دستاوردهای  از  آشنازدایی  به  مقاله،  این  موضوع  با  نگارندگان   :۱۳۹۲ سال  در  فرجی 

 ، مکتب فرمالیسم روز که بر بیگانه نمودن عادی زبان دلالت دارد، می‌پردازد و هدف او

ی اثر هنری است و نمونه‌هایی از هنجارگریزی، قاعده‌کاهی، قاعده‌افزایی  برجسته‌ساز

در برخی آیات جزء سی قرآن کریم را نشان می‌دهد.

6. مقاله با عنوان »تطبیق عناصر زیبایی‌شناسی قرآن کریم با نظریه هنجارگریزی نحوی 

این‌جا،  در  نگارندگان  شانقلی:  غلامرضا  و  ی  مختار قاسم  از  کهف«،  مبارکۀ  سورۀ  در 

یافته‌های  از مهم‌ترین  که یکی  زبان معیار  از  با اصول  نُرم  از  انحراف  ینی چون  به عناو

برای  زبان،  عادی  صورت  از  ادبی  اثر  یک  تمایز  بر  آن  کید  تأ و  است  روز  صورتگرایان 

با اهدافی چون اهتمام و اختصاص حذف برای  ارکان جمله  تقدیم و تأخیر هدفمند 

ی موجب اضافه شدن  درگیر نمودن مخاطب و بر انگیختن احساسات است و تخیل و

کید مطلب می‌گردد، می‌پردازد. معنا و تقویت و تأ

اعظم  و  ی  انصار نرگس  از  الحاقه«  سورۀ  متن  ی  ساختار »تحلیل  عنوان  با  مقاله   .7

در  که  ساختارگرایی  نقدی  مکتب  اساس  بر  نگارندگان   :۱۳۹۶ سال  در  شمسالدینی، 

که از مجموع روابط  کشف انسجام شکلی و معنایی  غرب، مطرح و متداول است، به 



113

ـم
ـــــــ

ـــــــ
دهـ

ــــز
ــــی

ســ
م و 

ـــــــ
هــــ

زد
دوا

ره 
دو

و - 
و د

ک 
ح ی

سط
ره(

ی)
حــل

مه 
علا

ره 
ـوا

شنــ
 ج

ده
گزی

ت بر
الا

مق
عه‌

مو
مج

موجود در اجزا یک اثر و ساختارگرایی که در هم تنیده، در سه سطح موسیقی، واژگانی 

و نحوی، مورد بررسی قرار میدهد.

قرآن   ۲۷ جزء  در  التفات  و  تأخیر  تقدیم  زبان  معمول  نرم  »شکستن  عنوان  با  مقاله   .8

هویت  به  نگارندگان  سال۱۳۹۷:  در  اقدم  بابازاده  عسگر  و  ی  نامدار ابراهیم  از  کریم«، 

هستی‌شناسی در متن مرهون دو مؤلفه معنا و محتوا، از یک سو و ساختار و هندسه، از 

، که به شیوۀ بیان، در کشف لایه زیرین متن و رسیدن به برداشت‌های جدید  سوی دیگر

از متن، نقش به‌سزایی دارد، می پردازند و مقصود کسب التذاذ مخاطب و تفکر و تدبر 

بیشتر در آیات قرآن توسط مخاطب را در جزء ۲۷ قرآن، به تصویر می‌کشند. 

ی در سال  ی و لیلا تیمور ی در قرآن«، از امیر جودو 9. مقاله با عنوان »کارکرد برجسته‌ساز

ی در قرآن، با تکیه بر نظر لیچ، در راستای انتقال معنا،  ۱۳۹۵: در این مقاله، برجسته‌ساز

تقسیم  قاعده‌افزایی  و  قاعده‌کاهی  نوع  دو  به  ادبی،  گرد  شا به‌عنوان  و  زیبایی  با  همراه 

می‌شود.

10. مقاله با عنوان »نگاه سبک‌شناختی به سورۀ یس با تکیه بر دیدگاه‌های ساختارگرایی«، 

علم  نگارندگان،   :۱۳۹۵ سال  در  کمالی  فروزان  آمنه  و  ی  بلاو رسول  خضری،  علی  از 

متمایز  هم  از  ادبی  و  لغوی  ضوابط  اساس  بر  را  متون  نقدی  روش  که  سبک‌شناسی 

می‌سازد را بر اساس ساختارهای لفظی تحلیل و بررسی می‌کند تا آن‌را که در سورۀ یس به 

سبک‌شناسی بر نظریه ساختارگرایی است، به آوایی، ترکیبی و معنایی در متن پی ببرد.

کریم«،  کشف لایههای معنایی قرآن  واژگانی در  با عنوان »نقش هنجارگریزی  11. مقاله 

زیرین  لایههای  کشف  به  و محمد خاقانی اصفهانی در سال ۱۳۹۳،  از مهدی رجایی 

از  بردن  بهره  با  و  می‌پردازد  قرآنی  جدید   برداشتهای  به  رسیدن  در  کریم،  قرآن  معنایی 

روش‌های نوین علم زبان‌شناسی، به لایه‌های معنای عمیق قرآن با توجه به هنجارگریزی 

در متن قرآن، به کشف دلالت های التزامی آیات می‌پردازد.



114

ره(
ی)

حــل
مه 

علا
ره 

ـوا
شنــ

 ج
ده

گزی
ت بر

الا
مق

عه‌
مو

مج
ـم

ـــــــ
ـــــــ

دهـ
ــــز

ــــی
ســ

م و 
ـــــــ

هــــ
زد

دوا
ره 

دو
و - 

و د
ک 

ح ی
سط

ی در زبان شعری معاصر فارسی«، از آذیتا طالقانی در  12. مقاله با عنوان  »برجسته‌ساز

سال ۱۳۹۴: نگارنده در این مقاله، اشاره می‌کند که مهمترین عنصر شعر عاطفه است؛ 

که یکی از عناصر بسیار  ولی عاطفه و تخیل، به شکل آهنگین در زبان تجلی می‌کند 

با شکستن ساختار منطقی  که شعر  نقل می‌کند  زبان سارتر  از  او  مهم در شعر است. 

، صورتگرایان روس و چک  زبان پدید می‌آید. این همان دیدگاهی است که نخستین بار

مطرح کرده‌اند.

از   ،» واژگانی در شعر ناصرخسرو و  آوایی  انواع هنجارگریزی  »بررسی  با عنوان  13. مقاله 

مرتضی محسنی در سال ۱۳۸۹: نگارنده در این مقاله اشاره می‌کند به این‌که هنجارگریزی، 

عامل پیدایش سبک ادبی است که توجه به بسامد وقوع در هر اثر را می‌تواند مشخص 

گرداند. در این نوشته، بیشتر به هنجارگریزی آوایی، مانند: ابدال، حذف، قلب و ... و 

، با مقایسه  انواع هنجارگریزی واژگانی، داستان‌گرایی و واژه‌آفرینی در شعر ناصر خسرو

اشعار عنصری و فرخی، پرداخته شده است.

از غلامرضا سالمیان  آوایی در مثنوی‌های سنایی«،  با عنوان »هنجارگریزی  14. مقاله   

و سمیرا صمیمی‌فر در سال ۱۳۹۶: نگارندگان در این پژوهش، به بررسی خصیصههای 

نظریه  با  و  می‌پردازند  آوایی  فنون  حیث  از  سنایی،  مثنوی‌های  در  زیبایی‌شناختی 

هنجارگریزی از نظر لیچ که عامل پیدایش سبک ادبی است، تبعیت کرده و می‌خواهند 

ادبی  آفرینش  به  آوایی،  هنجارگریزی  با  چگونه  سنایی  که  دهند  پاسخ  پرسش  این  به 

دست زده است.

ورت پرداختن به موضوع ورت پرداختن به موضوع. ضر 11__33. ضر

که  کتابی آسمانی است  که قرآن  ، از این جهت است  اهمیت و ضرورت پژوهش حاضر

، مورد اهتمام  ی معانی والای آن، از دیرباز کریم و انتقال و شفاف‌ساز توجه به ترجمۀ قرآن 



115

ـم
ـــــــ

ـــــــ
دهـ

ــــز
ــــی

ســ
م و 

ـــــــ
هــــ

زد
دوا

ره 
دو

و - 
و د

ک 
ح ی

سط
ره(

ی)
حــل

مه 
علا

ره 
ـوا

شنــ
 ج

ده
گزی

ت بر
الا

مق
عه‌

مو
مج

از نکات ادبی  از نظر معنایی، چندین بطن دارد و سرشار  که  الهی  کتاب  محققان این 

بی‌نظیر است، بوده است. هدف از بررسی جوانب هنجارگریزی در برخی آیات، به‌دست 

آوردن لایههای پنهان معنایی درون آیات و نشان دادن گوشه‌ای از زیبایی‌های ظاهری قرآن 

که موجب توجه و حائز اهمیت است، توجه زبان‌شناسان و معناشناسان  است. آن‌چه 

کرده‌اند و ما نیز در  که بر اساس نظریاتشان، هنجارگریزی را طبقه‌بندی  حوزۀ ادبی است 

غالب نظریات آن‌ها، می‌خواهیم معنای جدید آیات را از این بعد بررسی کنیم.

وهش	 وهش	. سؤالات اصلی و اهداف پژ 11--44. سؤالات اصلی و اهداف پژ

1. علت انتخاب موضوع هنجارگریزی، در آیات سورۀ مبارکۀ جمعه چیست؟

2. مؤلفههای هنجارگریزی در سورۀ جمعه کدام است؟

3. هدف از پرداختن به لایه‌های پنهانی در معانی قرآن، از حیث هنجارگریزی چیست؟

وش کار وش کار. ر 11__55. ر

به  که  دارد  نظر  در  میشود،  انجام  تحلیلی   _ توصیفی  روش  با  که  پیش‌رو  پژوهش 

قرآن نهفته  که در بطن  پنهانی  لایههای  کشف  هنجارگریزی در سورۀ مبارکۀ جمعه، به 

در  ادبی  اعجاز  جنبه‌های  است،  بی‌نظیر  ادبی‌اش  نمونۀ  در  خود  قرآن  بپردازد.  است، 

بهترین شکل در متون آن‌را یافت نمود. در متن آیات قرآن، قرآن مخاطبین خود را دعوت 

کانَ مِن عِندالله  لو  و  القرآنِ  رونَ فِی  آیۀ 82 سورۀ نساء: »أفلا یتدبَّ به تدبر می‌کند، مانند 

گر این قرآن از  وَجدوا فیه إختلافاً کثیراً؛ چرا در معانی قرآن تدبر نمی‌کنند، در حالی‌که ا
َ
ل

ی در آن می‌یافتند«. طرف غیر خدا بود، قطعا اختلاف‌های بسیار

منظور کلام وحی از این هنجارگریزی و انزیاح در آیات، در جهت رساندن مفهوم مطلوب 

، قرار  بوده است. قرآن می‌خواهد مخاطب خود را تشویق و تهییج نماید. پژوهش مورد نظر



116

ره(
ی)

حــل
مه 

علا
ره 

ـوا
شنــ

 ج
ده

گزی
ت بر

الا
مق

عه‌
مو

مج
ـم

ـــــــ
ـــــــ

دهـ
ــــز

ــــی
ســ

م و 
ـــــــ

هــــ
زد

دوا
ره 

دو
و - 

و د
ک 

ح ی
سط

یشه‌های کلمات، تفسیر  است با عنوان هنجارگریزی، به تحلیل صرفی آیات، شناخت ر

آیات و مرور اجمالی بر نزول آیات نیز مورد بررسی قرار دهد.

وهش وهشهدف پژ هدف پژ

 : اهداف این پژوهش، عبارتاند از

1. آشنایی مخاطبین با معانی بدیع، نو و جدید که در درجۀ اول، دور از ذهن می‌باشد. 

احیانا  یا  تسامح  نشانۀ  که  می‌شود  مواجه  سهو  یا  لغزش  از  مواردی  با  مخاطب  گاهی 

برداشتی ناهمگون از واقع است و مخاطب را در معرض برداشتی از آیات قرر می‌دهد 

ی آن می‌شود. هدف از پرداختن به  که موجب مستور ماندن بخش‌هایی از وجوه اعجاز

هنجارگریزی در آیات، خلق تصاویر مبتکرانه که در بطن آیات و بلاغت و سیاق معنایی 

آن، قابل برداشت است می‌باشد تا موجب کسب معانی جدید شود.

2. تبیین مؤلفه‌های هنجارگریزی در سیاق آیات سور مسبحه، بر طبق نظریات جفری 

لیچ که به آن قائل است، با تحلیل و تفسیر و تدبر در جهت کشف لایه‌های دور از ذهن.

یف یفتعار تعار

یزی یا قاعده‌کاهی یزی یا قاعده‌کاهیهنجارگر هنجارگر
است  آشنایی‌زدایی  و  ی  برجسته‌ساز روش‌های  از  یکی  قاعده‌کاهی،  یا  هنجارگریزی 

ی ادبی معروف است. به عبارت  که مورد توجه فرمالیست‌های روسی و به برجسته‌ساز

ی انحراف از نرم  کاو ، هنجارگریزی یکی از شاخه‌های مکاتب نقد ادبی، با عنوان وا دیگر

و عدول از هنجارهای زبانی است که یکی از مسائل نوین زبان‌شناسی در حوزۀ نقد ادبی 

به‌شمار می‌رود و در کلام صاحب سبک، خواننده را به نتیجه‌ای مطلوب در شناخت و 

ی رهنمون می‌سازد. فهم و تفسیر محتوا و اندیشۀ سخنور



117

ـم
ـــــــ

ـــــــ
دهـ

ــــز
ــــی

ســ
م و 

ـــــــ
هــــ

زد
دوا

ره 
دو

و - 
و د

ک 
ح ی

سط
ره(

ی)
حــل

مه 
علا

ره 
ـوا

شنــ
 ج

ده
گزی

ت بر
الا

مق
عه‌

مو
مج

برجسته‌سازیبرجسته‌سازی
ی، هرگونه استفاده از عناصر زبان، به‌گونه‌ای که نامتعارف و ناآشنا  منظور از برجسته‌ساز

 ، با زبان معیار است که این افزودن قاعده بر زبان معیار در عربی، با عنوان انزیاح، التجاوز

الانحراف و الاختلال مشهور است )المسدی، 1993، ص100( و به‌معنای منحرف شدن 

کلام از شیوۀ عادی و معمولی خود است و به‌واسطۀ آن، می‌توان به ماهیت یک سبک 

271(. این سبک ادبی، از خصیصههای زبان‌شناختی در  ادبی پی برد)ابوحاتم، 2004: 

قانون،  و  قواعد  اساس  بر   ، معیار زبان  نُرم  شکستن  و  می‌آید  حساب  به  زبان‌شناسی، 

ی بر مخاطب، در قالب  در راستای سبک ادبی، در یک سطح برتر با انگیزۀ تأثیرگذار

یکتور  و جمله  از  روسی،  زبان‌شناسان  نظریات  اساس  بر  و  هنجارگریزی  و  ادبی  زبان 

»جهان  شکلوفسکی:  عقیدۀ  به  است.  روسی  زبان‌شناس  لیچ  جفری  و  شکلوفسکی 

معنایی  دلالت  که  گیرد  به‌کار  را  نشانه‌هایی  و  نماید  بیگانه  مخاطب  چشم  به  متن 

به‌نظر  و  ص48(   ،1385 دهد«)احمدی،  جلوه  راتازه  موضوع  و  کند  دشوار  بسیار  را  اثر 

و  نشود  مختل  ارتباط،  ایجاد  که  برود  پیش  حد  بدان  تنها  می‌تواند  »هنجارگریزی  لیچ: 

»اصل   ، دیگر تعبیر  به  ص43(.   ،1373 باشد«)صفوی،  تغییر  قابل  ی،  برجسته‌ساز

رسانندگی باید مراعات گردد«)شفیعی کدکنی، 1381، ص13(.

علمی،  روش  این  در  است.  معیار  زبان  بر  کم  حا قوانین  اصول  از  هنجارگریزی،  زبان 

توجه  ارائه می‌دهد، می‌تواند  ادبیات  این‌که سبک متفاوتی در  بر  کلام، علاوه  صاحب 

ی او را تحریک کند تا بتواند به  مخاطب را به اثر خود نیز جلب نماید و نیز حس کنجکاو

عمق معانی برسد و برداشت‌های متفاوت خود را داشته باشد. در واقع، پیرو این سبک، 

می‌خواهد با انحراف از نُرم و به دور از هنجارهای پذیرفته شده در محور زبان، آن زیبای 

یختگی، نمی‌تواند  نهفته را به مخاطب انتقال دهد. پس هر قانون‌شکنی و هر به هم ر

شامل هنجارگریزی شود. در خلال هنجارگریزی، باید آن نُرم و شکستگی زبان مشهود 



118

ره(
ی)

حــل
مه 

علا
ره 

ـوا
شنــ

 ج
ده

گزی
ت بر

الا
مق

عه‌
مو

مج
ـم

ـــــــ
ـــــــ

دهـ
ــــز

ــــی
ســ

م و 
ـــــــ

هــــ
زد

دوا
ره 

دو
و - 

و د
ک 

ح ی
سط

که این ساخت‌ها،  ی ایجاد می‌کند  باشد. برخی از انحراف‌ها، تنها ساختی غیر دستور

هیچ ارزش ادبی و خلاقیت به‌شمار نمیرود.

را  هنجارگریزی  همان  یا  قاعده‌کاهی  نوع  هشت  لیچ،  جفری  گفتیم،  که  همان‌طور 

ی،  نوشتار و واجی،  ی  یا دستور آوایی  واژگانی، معنایی،  از جمله: نحوی،  برمی‌شمارد، 

گویشی، سبکی، زمانی یا باستان‌گرایی.

یزی نحوی یزی نحوی( قاعده‌کاهی یا هنجارگر 11( قاعده‌کاهی یا هنجارگر

ترتیب جملات عربی، غالبا به‌صورت فعل، فاعل و مفعول می‌باشد که جزء ارکان اصلی 

جملات به حساب می‌آیند. هرگونه تغییر در ساختار جملات و جابجایی آن‌ها، می‌تواند 

هنجارگریزی تلقی شود و با عنوان الانزیاح الترکیبی، در زبان عربی نامیده می‌شود. یکی 

از مهم‌ترین گونه‌های هنجارگریزی، دخل و تصرف در بخش نحوی یا دستور زبان است 

چینش  و  جمله  ارکان  جابه‌جایی  با  می‌شود.  تغییر  خوش  دست  جمله،  ساختار  که 

، می‌تواند با  غیرمعمول واژه‌ها، نوعی پیچیدگی در کلام ایجاد می‌شود و صاحب یک اثر

ینت و زبان  جابه‌جا کردن عناصر سازندۀ جمله، از قواعد نحوی زبان انجام، گریزی به ز

خود را از آن زبان انجام، متمایز سازد.)صفوی،۱۳۸۳، ص۴۶(.

یزی واژگانی یزی واژگانی( قاعده‌کاهی یا هنجارگر 22( قاعده‌کاهی یا هنجارگر

که شاعر در استفاده از آن،  ابداع واژگان جدید، یکی از معمولی‌ترین شیوه‌هایی است 

بیان  برای  گر  ا را  جدید  واژگان  این  ما  می‌نماید.  استفاده  زبان  طبیعی  امکان  از  بیش 

مقصود یا حال فعلی ساخته باشند، شکل‌گیری حال فعلی می‌نامیم، یعنی تنها برای 

یک موقعیت ویژه ساخته شده‌اند، نه این‌که به‌عنوان یک تلاش جدی، به‌خاطر افزایش 

دامنۀ واژگانی برای برطرف کردن واژۀ جدید، ساخته شده باشند. این ابداعات واژگانی 



119

ـم
ـــــــ

ـــــــ
دهـ

ــــز
ــــی

ســ
م و 

ـــــــ
هــــ

زد
دوا

ره 
دو

و - 
و د

ک 
ح ی

سط
ره(

ی)
حــل

مه 
علا

ره 
ـوا

شنــ
 ج

ده
گزی

ت بر
الا

مق
عه‌

مو
مج

، اغلب می‌تواند در زمینۀ ساخت مقصود فعلی قرار گیرد)لیچ، ۱۹۶۹، ص۴۲(. شاعر

، وجود  ی می‌زند بدون این‌که واژه از قبل، در زمان مورد نظر ، دست به واژه‌ساز خالق اثر

داشته باشد و به‌کار بردن واژه‌ها و ترکیب‌های بدیع، نشان دهندۀ تسلط نویسنده است 

، ترکیب‌ها را  که در ترکیب آن‌ها و ساخت واژۀ تازه و جدید در تلاش است. در واقع، شاعر

بر محور جانشینی ساخته است و از زبان شعر خود، آشنایی‌زدایی کرده است. شاعر در 

برخی موارد، با توجه به تناسباتی که میان این واژگان و واژگان همجوار آن‌ها برقرار کرده، 

اهداف بلاغتی عالی را در متن پیاده نموده است.

یزی معنایی یزی معنایی( قاعده‌کاهی یا هنجارگر 33( قاعده‌کاهی یا هنجارگر

هنجارگریزی،  و  قواعدکاهی  نوع  این  در  می‌داند.  شعرآفرینی  شامل  را  قاعده  این   لیچ 

خالق اثر خود را مقید به تبعیت از قواعد معنایی که بر زبان دانسته و در محور جانشینی، 

چارچوب  در  سنتی  به‌صورت  مهاجرت  می‌زند.  ی  برجسته‌ساز و  و  انتخاب  به  دست 

که بیشتر در چارچوب قاعده‌کاهی معنایی  صنایع بدیع معنوی و بیان مطرح می‌شود 

، تشخیص پارادوکس یا متناقض‌نما،  قابل تأمل هستند. صنایعی از قبیل استعاره، مجاز

می‌شود. ادبیات  افزایش  سبب  که  خیال  صور  و  موسیقی  تضاد،  آمیزی،  حس  تشبیه، 

)سجودی ، ۱۳۷۷، ص۶۴(

یزی آوایی یا دستوری)واجی( یزی آوایی یا دستوری)واجی(( قاعده‌کاهی یا هنجارگر 44( قاعده‌کاهی یا هنجارگر

 ، که در زبان انجام، متداول نیست)گلریز این مورد، صورتی به لحاظ آوایی به‌کار می‌برد 

۱۳۸۳، ص۷۰( که شامل: ابدال، حذف، تخفیف و اشباع می‌شود.



120

ره(
ی)

حــل
مه 

علا
ره 

ـوا
شنــ

 ج
ده

گزی
ت بر

الا
مق

عه‌
مو

مج
ـم

ـــــــ
ـــــــ

دهـ
ــــز

ــــی
ســ

م و 
ـــــــ

هــــ
زد

دوا
ره 

دو
و - 

و د
ک 

ح ی
سط

یزی نوشتاری یزی نوشتاری( قاعده‌کاهی یا هنجارگر 55( قاعده‌کاهی یا هنجارگر
آن است که شعر سنتی را از شعر معاصر متمایز می‌کند و نوعی آزادگی در چگونگی نوشتار 

ی نمی‌کند و شاعر  از قالب یا شکل خاصی پیرو که شاعر معاصر  شعری است، تا آن‌جا 

برای برجسته کردن تصویر خاص، گاه از رایج‌ترین عامل مصرع‌بندی در شعر نو که مکث و 

یع متناسب افاعیل عروضی، سرپیچی کرده تا بتواند  توالی در درست خواندن است و از توز

تمام ارکان یک تصویر را به تمامی، در یک مصرع جای دهد)صالحی‌نیا، 138، ص4(.

یزی گویشی  یزی گویشی ( قاعده‌کاهی یا هنجارگر 66( قاعده‌کاهی یا هنجارگر

یشه دارد که نوعی خروج از نُرم  استفاده از بعضی واژه‌های کهن و در گویش‌های بومی ر

زبان معیار به‌شمار می‌آید.

یزی زمانی باستان‌گرایی  یزی زمانی باستان‌گرایی ( قاعده‌کاهی یا هنجارگر 77( قاعده‌کاهی یا هنجارگر

کنون در زبان معیار به‌کار  کاربرد کلمات قدیمی که متعلق به زمان‌های پیشین هستند و ا

می‌روند. هرگونه استفاده از واژه‌ها یا ساخت کهن که به‌کار می‌رود و با زبان معیار مغایرت 

گشته‌اند،  کهن  که  جهت  بدان  واژگان  این  می‌آید.  به‌شمار  زمانی  هنجارگریزی  دارد، 

حالت نوستالژیک می‌یابند از این طریق، عادت‌های زبانی در آن‌ها غالب است.

یزی سبکی یزی سبکی( قاعده‌کاهی یا هنجارگر 88( قاعده‌کاهی یا هنجارگر

یا  واژگان  به  و  گرفته  فاصله  ی  نوشتار گونۀ  قواعد  از  شاعر  یا  نویسنده  حالت،  این  در   

سبکی،  گریز  ص۶۳(.   ،۱۳۷۳ )سجودی،  می‌شود  نزدیک   ، گفتار نحوی  ساخت‌های 

یخی و وقایع در رخدادها و شأن نزول آیات و بیانی  یخ نویسی و ارائۀ گزارش تار نوعی تار

داستانی و هنری دارد.



121

ـم
ـــــــ

ـــــــ
دهـ

ــــز
ــــی

ســ
م و 

ـــــــ
هــــ

زد
دوا

ره 
دو

و - 
و د

ک 
ح ی

سط
ره(

ی)
حــل

مه 
علا

ره 
ـوا

شنــ
 ج

ده
گزی

ت بر
الا

مق
عه‌

مو
مج

مشخصات سورۀ مبارکۀ جمعهمشخصات سورۀ مبارکۀ جمعه

که جزء بیست و هشتم و شصت و  کریم می‌باشد  سورۀ جمعه از سوره‌های مدنی قرآن 

دومین سوره در فهرست قرآن است که دارای 11 آیه، 177 کلمه و 768 حرف است. وجه 

که خداوند به اهمیت نماز جمعه می‌پردازد و به  از آن جهت است  تسمیۀ این سوره، 

ی کنند. مسلمانان دستور می‌دهد تا جهت اقامۀ نماز جمعه، از بیع دور

حِیمِ؛ به‌نام خداوند بخشندۀ مهربان«. حْمَنِ الرَّ »بِسْمِ الِله الرَّ

کرد.  اشاره  الله  بسم  لفظ  به  می‌توان  هنجارگریزی،  باب  در  سخن  ابتدایی‌ترین  در 

« و مقدم شدنش، نوعی هنجارگریزی و خروج از  چنان‌چه عدم ذکر متعلق در »باء جر

که  عادت لحاظ می‌شود. این‌که خداوند تبارک و تعالی در باب جامع اسماء صفاتی 

آورده  استعانت  باء  همراه  و  است  کرده  اختیار  را  رحیم  و  رحمن  صفت  دو  این  دارد، 

است، غرض او را می‌توان این‌گونه لحاظ کرد که رحمن، صیغۀ مبالغه است و دلالت بر 

کفار می‌شود و در دنیا و عقبی، همه را  که شامل مؤمنان و  رحمت بی‌واسعۀ الهی دارد 

دربر می‌گیرد. برگزیدن صفت رحیم، از آن جهت است که صفت مشبه است و دلالت 

بر دوام می‌کند و رحمت است که مؤمنان را هم در دنیا و هم در عقبی دربر می‌گیرد. 

حَکِیمِ >1< آن‌چه 
ْ
عَزِیزِ ال

ْ
ال وسِ 

ُ
قُدّ

ْ
ال مَلِکِ 

ْ
ال رْضِ 

َ
وَ مَا فِی الأ مَاوَاتِ  ِ مَا فِی السَّ

لَِّ حُ  »یسَبِّ

ک ارجمند عزتمند است را  در آسمان‌ها و آن‌چه در زمین است،‏ خدایی را که پادشاه پا

تسبیح می‌‏گویند«.

در  آن‌چه  بر  موجودات،  همۀ  توسط  خداوند  تسبیح  با  جمعه،  مبارکۀ  سورۀ  ابتدای 

آسمان‌ها و هر آن‌چه در زمین است، آغاز گشته و خداوندی را شایسته تسبیح ذکر کرده 

که غرض از آن، افادۀ  که جامع تمامی صفات می‌باشد. »لله« مقدم بر فاعل شده است 

که  خداوندی  پس  بداند.  خداوند  آن  از  را  تسبیحات  جامع  می‌خواهد  و  است  کید  تأ

صفت  با  و  است  منزه  ظلم  و  جهل  نقص،  و  عیب  هرگونه  از  و  است  عزت  با  و  عزیز 



122

ره(
ی)

حــل
مه 

علا
ره 

ـوا
شنــ

 ج
ده

گزی
ت بر

الا
مق

عه‌
مو

مج
ـم

ـــــــ
ـــــــ

دهـ
ــــز

ــــی
ســ

م و 
ـــــــ

هــــ
زد

دوا
ره 

دو
و - 

و د
ک 

ح ی
سط

ی حکمت انجام می‌دهد تا مصون بودن از هر خطایی را  حکیم آمده که هر کارش را از رو

که این دو صفت، جامع اوصاف  برایش اثبات کند و بی‌شک، سزاوار ستایش است؛ چرا

موجودات  تنها  نه  و  جانداران  تنها  نه  که  است  عزتمند  به‌گونه‌ای  و  می‌باشد  خداوند 

آسمانی؛ بلکه همۀ موجودات را شامل می‌شود. تسبیحات در ابتدای این سورۀ مبارکه، با 

تسبیح خداوند توسط همۀ موجودات، از آن‌چه در آسمان‌ها و هر آن‌چه در زمین است، 

آغاز گشته و فقط خداوندی را شایسته تسبیح ذکر کرده که جامع تمام صفات می‌باشد. 

ی حکمت انجام می‌دهد،  کارش را از رو که عزیز و با عزت است و هر  پس خداوندی 

که این دو صفت، جامع اوصاف خداوند می‌باشند،  بی‌شک سزاوار ستایش است؛ چرا

هر  موجودات،  همۀ  بلکه  آسمانی؛  موجودات  تنها  نه  و  جانداران  تنها  نه  که  به‌گونه‌ای 

هستند  او  فرمانبردار  و  ستایش  و  حمد  مشغول  است،  زمین  و  آسمان‌ها  در  که  آن‌چه 

تسبیح  از  مراد  گفته‌اند  بعضی  است.  هستی  خالق  حکیم‌ترین  و  اقتدارترین  با  او  که 

موجودات، تسبیح تکوینی است، نه تشریعی. یعنی همۀ موجودات به زبان حال، نه زبان 

قال، خدا را تسبیح و تنزیه می‌کنند؛ زیرا آفرینش هر موجودی، دلیل بر علم، حکمت و 

که  ی نیست  قدرت خداوند و منزه بودن او از هرگونه جهل، لغو و عجز است. پس نیاز

موجودات، به زبان تسبیح بگویند؛ بلکه وجودشان، تسبیح خداوند است.

، واژۀ »تسبیح« به‌کار رفته است. در نماز نیز در حالات مختلف  در قرآن، حدود ۸۵ بار

رکوع، سجود و قیام، موضوع تسبیح خدا، به‌طور برجسته، به چشم می‌خورد.

منزه  اصطلاح،  در  و  است  هوا  و  آب  در  تند  حرکت  و  شنا  به‌معنای  لغت،  در  تسبیح 

دانستن خداوند از عیب‌ها و سرعت در عبادت اوست. خداوند دارای دو نوع صفات 

است: ثبوتیه و سلبیه. ثبوتیه، کمالات خدا را بیان می‌کند، مثل علم و قدرت؛ اما سلبیه، 

، منزه می‌داند. تسبیح، نسبت به صفات سلبیه و  خداوند را از هرگونه عجز و جهل و نیاز

حمد، نسبت به صفات ثبوتیه است.



123

ـم
ـــــــ

ـــــــ
دهـ

ــــز
ــــی

ســ
م و 

ـــــــ
هــــ

زد
دوا

ره 
دو

و - 
و د

ک 
ح ی

سط
ره(

ی)
حــل

مه 
علا

ره 
ـوا

شنــ
 ج

ده
گزی

ت بر
الا

مق
عه‌

مو
مج

و عبادت فعلی. عبادت قولی،  نوع است: عبادت قولی  در باب عبادت، عبادت دو 

تنزیهی  و  به دو قسم: تحمیدی  از عبادت فعلی است. عبادت قولی خودش  سریع‌تر 

تقسیم می‌شود که عبادت تنزیهی، سریع‌تر از عبادت تحمیدی انجام می‌شود. گاهی در 

و  بِحَمْدِهِ«  حُ  »یسَبِّ آمده‌اند:  هم  کنار  در  الهی  حمد  و  تسبیح   ، نماز و  قرآن  از  مواردی 

بی الأعلی وَ بِحَمدِه« که این، جمع میان صفات ثبوتیه و سلبیه است، به این  »سُبحانَ رَ

یافت  معنا که گوینده، هم خداوند را از هر عیبی، منزه و مبری می‌داند و هم به‌خاطر در

موجودات،  تسبیح  از  قرآن  مراد  می‌رسد  به‌نظر  اما  می‌کند؛  ستایش  را  او  الهی،  الطاف 

گر آفرینش حکیمانۀ موجودات، نشانۀ تسبیح باشد، ما این  تسبیح با زبان باشد؛ زیرا ا

آیه‌ای دیگر می‌فرماید:  گاهی نمی‌فهمیم؛ چون خداوند در  و  گاهی می‌فهمیم  را  نشانه 

، آفرینش  »شما تسبیح موجودات را نمی‌فهمید: »لا تَفْقَهُونَ تَسْبِیحَهُمْ« و در جای دیگر

تَهُ وَ تَسْبِیحَهُ؛ موجودات به نماز   قَدْ عَلِمَ صَلا
ٌ

را نشانۀ تسبیح می‌داند و می‌فرماید: »کُلّ

گاهانه. ی درک و شعور است، نه تکوینی و ناآ ، از رو و تسبیح خود علم دارند« و این امر

به‌صورت فعل  به خداوند، دائمی است. در بعضی سوره‌ها،  تسبیح موجودات نسبت 

استعمال فعل مضارع،  آمده است.  حُ«  »یسَبَّ در بعضی، فعل مضارع  و  حَ«  »سَبَّ ماضی 

دلالت بر استمرار تسبیح دارد؛ لذا می‌توان چنین دسته‌بندی کنیم:

«؛ ِ
حَ لِ�ّ ۱- موجودات آسمان‌ها و زمین، نوعی شعور و درک دارند: »سَبَّ

گر بعضی انسان‌ها، اهل تسبیح نیستند؛ ولی تمام هستی، تسبیح‌گوی خدا هستند:  ۲- ا

ِ ...«؛
حَ لِ�ّ »سَبَّ

ِ ... وَ هُوَ 
حَ لِ�ّ که همه را به تسبیح جذب می‌کند: »سَبَّ ۳- عزت و حکمت الهی است 

حَکِیمُ«؛
ْ
عَزِیزُ ال

ْ
ال

هم  خداوند  ولی  است؛  تعادل  رفتن  دست  از  عامل  عادی،  افراد  در  قدرت  گرچه   -۴

حَکِیمُ«.
ْ
عَزِیزُ ال

ْ
قدرت دارد و تمام کارهایش نیز حکیمانه است: »ال



124

ره(
ی)

حــل
مه 

علا
ره 

ـوا
شنــ

 ج
ده

گزی
ت بر

الا
مق

عه‌
مو

مج
ـم

ـــــــ
ـــــــ

دهـ
ــــز

ــــی
ســ

م و 
ـــــــ

هــــ
زد

دوا
ره 

دو
و - 

و د
ک 

ح ی
سط

به‌کار  نیت  در  چه  و  عملی  چه  زبانی،  چه  عبادات،  در  تسبیح،  واژۀ  کلی،  به‌طور 

که  موجودات  عمومی  تسبیح  این  پس  ص۳۹۲(.  بی‌تا،  الاصفهانی،  می‌رود«)الراغب 

پیدا  وسیعی  و  گسترده  معنی  آیات،  این  کثر  ا در  موصول،  »ما«ی  رفتن  به‌کار  به‌دلیل 

می‌کند و همۀ موجودات جهان را من جمله صاحبان عقل و بلاعقل و ذی‌روح و بلاروح 

گاهانه و حقیقی  ی، ۱۳۸۰، ج۱۲، ص۲۹۶( که تسبیحی، آ را شامل می‌شود)مکارم شیراز

ی و قرآن تصریح دارد بر این‌که تمامی موجودات، زبان دارند)الطباطبائی،  است، نه مجاز

۱۳۷۲، ج۱۹، ص۱۶۴( و دارای شعورند و با نظم و حساب و حکمت و شگفتی، با زبان 

حال، ذکر حق می‌گویند و تسبیح او می‌خوانند و فریاد می‌کشند که آفریدگار ما، قدرتش 

ی، ۱۳۸۰، ج۱۲، ص۲۹۶( بی‌انتها و حکمتش بی‌پایان است. )مکارم شیراز

یم که از این  حَکِیمِ( برمی‌خور
ْ
عَزِیزِ ال

ْ
وسِ ال

ُ
قُدّ

ْ
مَلِکِ ال

ْ
 در ادامۀ آیه، به تتابع صفات )....ال

صنعت، با عنوان تنسیق الصفات یاد می‌شود. این صنعت، به‌معنای ذکر یک چیز با 

قیودی  یا  یعنی صفات   ،)۱۲۱ ج۲،  بی‌تا،  یا ذمی متوالی است)العجم،  صفات مدحی 

که موجب خوش‌آهنگی و نوعی موسیقی در متن  را با نظمی خاص در پی هم بیاورند 

ادبی یا شعر گردد. البته این صفات، می‌توانند مفرد و بدون عطف بیایند و یا می‌توانند 

امکان  نیز  و  مرکب  و  مفرد  از  ترکیبی  یا  باشند  مرکب  است  ممکن  بیایند،  عطف  با 

اما به هر  یا به شکل قید باشند)فشارکی، ۱۳۷۴، ص۱۰۴(؛  و  دارد صفات به‌گونۀ فعلی 

حال، از لحاظ ساختار نحوی، همه یک نقش داشته و نوعی توازن را به‌وجود می‌آورند. 

گر دو صفت، هر دو نکره باشد، فایدۀ آوردن آن،  که ا فایدۀ آوردن صفت، در آن است 

از  است.  موصوف  توصیف  فایده،  باشد،  معرفه  صفت  دو  هر  گر  ا و  است  تخصیص 

آن‌جا که صفات خداوند پی در پی آمده، علاوه بر این‌که در اعراب، در تعریف، در مفرد 

ی‌تعالی است را  که همان بار کرده است، مکرر توصیف موصوف  و مذکر بودن تبعیت 

می‌نماید و به‌کار بردن این صنعت را می‌توان هنجارگریزی نحوی قائل شد؛ لذا معمولا 



125

ـم
ـــــــ

ـــــــ
دهـ

ــــز
ــــی

ســ
م و 

ـــــــ
هــــ

زد
دوا

ره 
دو

و - 
و د

ک 
ح ی

سط
ره(

ی)
حــل

مه 
علا

ره 
ـوا

شنــ
 ج

ده
گزی

ت بر
الا

مق
عه‌

مو
مج

ی خداوند از پرستش مخلوقات است؛  تتباع صفات در این‌جا، نشانۀ توجه به بی‌نیاز

که جامع صفات را دارد. از  چون وجود خود موجودات، نشانۀ تسبیح خداوندی است 

گر  ، این جمله صفت است. چنان‌چه در کتب »اعراب القرآن آمده« است، ا طرف دیگر

این جمله بر وجه نصب خوانده شود، پس أعنی محذوف است و جمله ایجاز دارد و 

گر بر وجه رفع خوانده شود، دو حالت دارد: یکی، مبتدای مضمر و دیگری، غیرمضمر  ا

گر مبتدا را واجب الحذف بگیریم، جمله در تقدیر »هو الملک القدوس« بوده  است که ا

است)رک: نحاس، ۱۴۲۱، ج۴، ص۲۸۰(.

در این آیه، »مای موصوله«، به »فی السموات« - جمله موصول ما فی الارض شده است- 

فقط  که  لفظ  برخلاف  و  است  رفته  به‌کار  مجاز  به‌صورت  و  شده  صله  به  معطوف  که 

حیوانات  فرشتگان،  از  اعم  موجودات،  سایر  بر  می‌کند،  دلالت  بی‌جان  موجودات  بر 

آن  مرسل،  مفرد  مجاز  می‌گیرد.  دربر  را  موجودات  تمام  یعنی  دارد،  اطلاق  جنیان  و 

کلمه‌ایست که در غیر معنای حقیقی خود به‌کار رفته باشد و بین آن‌چه که برای آن وضع 

ینی،  که در آن به‌کار رفته، علاقه‌ای غیر از مشابهت باشد)الخطیب القزو شده و آن‌چه 

گر در غیر کلمه واقع  گر علاقه، مشابهت باشد، استعاره است و ا که ا بی‌تا، ص۲۰۵(؛ چرا

گیرد، دیگر مفرد نیست و آن‌را در دایرۀ هنجارگریزی نحوی و بلاغی  شود و کلام را دربر 

که از لحاظ علمی، نیاز به تکرار لفظ )ما( نیست و با قرینه ما قبل  جای می‌دهیم؛ چرا

که حصر آن در تقدیم ما حقه  که جار و مجرور و مفعول غیرصریح است  خود در )لله( 

التأخیر و قصر اضافی صفت در موصوف است، خروج از عادت کرده است که آیات و 

، مختص شخص پیامبر است. بنابراین، قصر  نشانه‌ها را بر آن امت بخواند و این قصر

آن، از نوع قصر افراد است. همچنین نیز پیوستگی لفظی در آیۀ اول، به چشم می‌خورد 

« به »الله«  که با آوردن ضمیر »هو العزیز الحكیم«، بین آیه ارتباط برقرار کرده و ضمیر »هو

که بر سر جمله اسمیه آمده است  که آن ضمیر شأن می‌باشد، از آن جهت  برمی‌گردد 



126

ره(
ی)

حــل
مه 

علا
ره 

ـوا
شنــ

 ج
ده

گزی
ت بر

الا
مق

عه‌
مو

مج
ـم

ـــــــ
ـــــــ

دهـ
ــــز

ــــی
ســ

م و 
ـــــــ

هــــ
زد

دوا
ره 

دو
و - 

و د
ک 

ح ی
سط

تا مفهوم خواص را برساند تا رغبت شنونده را بر انگیزد و او را مشتاق کند تا به مفاد آن 

گاهش کند، مانند: »قُل هُوَ الُله أحَد«، پس مشتمل بر هنجارگریزی نحوی می‌شود.  آ

کِتَابَ وَ 
ْ
مُهُمُ ال ِ

ّ
وَ یعَل یهِمْ  وَ یزَکِّ یهِمْ آیاتِهِ 

َ
و عَل

ُ
 مِنْهُمْ یتْل

ً
یینَ رَسُول مِّ

ُ
ذِی بَعَثَ فِی الأ

َّ
ال »هُوَ 

لٍ مُبِینٍ >2< اوست آن‌کس که در میان بی‌سوادان، 
َ

فِی ضَل
َ
کَانُوا مِنْ قَبْلُ ل حِکْمَهَ وَ إِنْ 

ْ
ال

کشان گرداند و کتاب  فرستاده‌‏ای از خودشان برانگیخت تا آیات او را بر آنان بخواند و پا

ی بودند«. و حکمت بدیشان بیاموزد و ]آنان[ قطعا، پیش از آن، در گمراهی آشکار

« در اولین قسمت آیه آمده که مرجع آن، همان صفات خداوند تبارک و تعالی است  »هو

حَکِیمِ« و هنگامی‌که پیامبری را 
ْ
عَزِیزِ ال

ْ
وسِ ال

ُ
قُدّ

ْ
مَلِکِ ال

ْ
که در آیۀ قبل آمده است: »... ال

گرچه برای شما فرستاده است، از سر نیازمندی به شما نیست؛ بلکه هدف از بعثت  ا

انبیاء، حکمت اوست تا انسان را از ظلمات، به‌سوی نور هدایت کند.

در ادامۀ آیۀ دوم این سوره، جمله اسمیه با ضمیر منفصل مرفوعی، با ساختار )هو الذی 

انداخته است  که »الذی« صله است و میان مبتدا و خبر فاصله  + فعل( آمده است 

نقل‌های  که  است  فرستاده  شما  برای  را  أمی  پیامبر  که  است  کسی  همان  او  بگوید  تا 

آن  در  که  است  سواد  منظور  قائل‌اند  برخی  است.  پیامبر  بودن  أمی  باب  در  متعددی 

زمان، جز تعداد اندک، توان خواندن و نوشتن نداشتند یا أمی بودن از آن لحاظ که کسی 

که تمام مخلوقات تا قیامت، نسبت به  حکمت نمی‌دانست یا أمی بودن از آن جهت 

علمی که خداوند به پیامبر عطا کرده است، أمی هستند. 

فِی ضَلالٍ مُبِینٍ ...«. إن، مخففه است 
َ
کَانُوا مِنْ قَبْلُ ل در ادامۀ آیه، چنین آمده: »... وَ إِنْ 

، در ضلالتی آشکار بودید. معنای آن، لحن  و آمدنش اشاره بر این دارد که قبل از پیامبر

کردن  گذاشتن، سپاس داشتن، اظهار نیکویی  که از باب منت  امتنان دارد، بدان معنا 

که پیامبری را برای شما فرستاده  که خداوند بر شما منت می‌گذارد، از آن جهت  است 

است تا شما را از گمراهی مطلق رهایی بخشد.



127

ـم
ـــــــ

ـــــــ
دهـ

ــــز
ــــی

ســ
م و 

ـــــــ
هــــ

زد
دوا

ره 
دو

و - 
و د

ک 
ح ی

سط
ره(

ی)
حــل

مه 
علا

ره 
ـوا

شنــ
 ج

ده
گزی

ت بر
الا

مق
عه‌

مو
مج

حَکِیمُ >3< و ]نیز بر جماعت‌هایی[ دیگر 
ْ
عَزِیزُ ال

ْ
حَقُوا بِهِمْ وَ هُوَ ال

ْ
ا یل مَّ

َ
»وَ آخَرِینَ مِنْهُمْ ل

.» از ایشان که هنوز به آن‌ها نپیوسته‌اند و اوست ارجمند سنجیده‌‏کار

که  هستند  جماعتی  هنوز  می‌گردد.  باز  منهم  و  میین 
ُ
أ به  که  است  عطف  نوع  از   » »واو

ضمیر  با  هم  اسمیه  جملۀ  عطف«،  »واو  آمدن  با  نشده‌اند.  کرم  ا رسول  پیروان  گروه  در 

که مرجعش، لفظ جلاله الله است و به‌صورت  «، شروع شده است  منفصل مرفوعی »هو

(. »من«، از نوع تبعیضیه بوده و در واقع، با  این ساختار آمده است: )هو )مبتدا(+ خبر

بکارگیری آن در جمله، می‌خواهد بگوید او غالبی است که در اراده مغلوب نمی‌شود و 

« با »حکیم«،  حکیمی است که کار لغو و بیهوده انجام نمی‌دهد. پس همراه آمدن »عزیز

برای فهماندن این حقیقت است که خداوند متعال در عین عزت و توانایی، کارهایش 

ج ۴،  از عزت خدا هراسید)قرشی، ۱۳۷۱،  نباید  و  و مصلحت است  ی حکمت  رو از 

ص۳۴۱(.

گر حکمت و حکیم، در ارتباط با خداوند به‌کار رود، مقصود آن است  راغب می‌افزاید: »ا

که خداوند، علم به اشیاء و امور هستی دارد و تمام اشیاء و موجودات را در عالی‌ترین 

حد احكام و سختی، ایجاد نموده است«)الراغب الأصفهانی، بی‌تا، ۲۴۸ و ۲۲۹(.

و  الحان  زیبایی  موجب   ،۳ ۱و  آیات  در  »حکیم«،  کلمۀ  تکرار  در  نحوی  هنجارگریزی 

کار لغوی را انجام نمی‌دهد. پس »فعل  توجه اذهان به حکمت الهی است به این‌که او 

او متقن و محکم است، آن‌قدر محکم که هیچ عارضه‌ای او را فاسد نمی‌کند« و از این 

دو صفت خداوند، نتیجه می‌گیرد که »چون افعال خدا در معرض فساد و تباهی نیست 

السَماواتِ  مُلكُ  هُ 
َ
»ل پس  نیست.  آن  در  اعتراضی  هیچ  جای  که  است  متقن  آن‌قدر  و 

وَ الأرض«، تنها مالک خداست و به تنهایی هر حکمی بخواهد می‌راند«)الطباطبائی، 

۱۳۷۲، ج۱۹، ص۱۶۵(.

»لمّا« از حروف جازمه است که به فعل مضارع اختصاص دارد و زمان گذشته را تا زمان 



128

ره(
ی)

حــل
مه 

علا
ره 

ـوا
شنــ

 ج
ده

گزی
ت بر

الا
مق

عه‌
مو

مج
ـم

ـــــــ
ـــــــ

دهـ
ــــز

ــــی
ســ

م و 
ـــــــ

هــــ
زد

دوا
ره 

دو
و - 

و د
ک 

ح ی
سط

حال آینده استمرار دارد و با ادات و کلمات شرطی همراه نمی‌شود. زمخشری در کتاب 

گفته است، »لمّا« مرکب از »لم +ما« است؛ چون عرب در بیان معنای اثباتی  »الفائق« 

کید و تحقیق دلالت کند. در معنای نفی نیز حرف  یاد کردند تا بر تأ فعل ماضی، »قد« را ز

کید دلالت کند. »ما« را به »لم« اضافه کردند تا بر تأ

عَظِیمِ >4< این فضل خداست، آن‌را به 
ْ
فَضْلِ ال

ْ
»ذَلِکَ فَضْلُ الِله یوْتِیهِ مَنْ یشَاءُ وَ الُله ذُو ال

هر که بخواهد عطا می‌کند و خدا دارای فضل بسیار است«.

هنجارگریزی دیگر در این آیه، در عبارت »ذلکَ فَضل الله« است که در واقع، »هذه فضل 

که با خروج از عادت همراه است  الله« بوده است؛ چون اطلاق بر مخاطب نزدیک دارد 

که اشاره به بعثت پیامبر دارد و شامل اطناب از نوع ایغال است؛ زیرا فضل خداوند در 

از  از باب ایضاح بعد  که متضمن مبالغه در فضل خداند،  آیه آمده است  قسمت دوم 

ابهام است که آن‌ها بد قومی هستند که آیات خداوند را دروغ می‌پندارند. از آن جهت که 

امر بزرگ و قابل احترام معرفی شده، به‌کار بردن وزن »فعیل« نیز نوعی خروج از نرم زبان 

است که در آخر آیات ۱تا۴، حکیم، مبین، حکیم و عظیم جزء پرکاربردترین وزن‌هاست 

که در انتهای فواصل آیات، از آن استفاده می‌شود و موسیقی درونی )داخلی با میانی( 

دارد و آن عبارت است از هماهنگی و نسبت ترکیبی کلمات و طنین خاص هر حرف 

و  توازن  مجموعه  یعنی  ص۵۱(،   ،۱۳۷۳ کدکنی،  )شفیعی  دیگر حرف  با  مجاورت  در 

کلمات یک اثر  که از طریق وحدت یا تضاد صامت‌ها و مصوت‌های  هماهنگی‌هایی 

به‌صورت  سوره،  این  در  میانی  یا  درونی  موسیقی  گونه‌های  کلی،  به‌طور  می‌آیند.  پدید 

است  رفته  به‌کار  است،  آوایی  هنجارگریزی  از  دیگر  نوعی  که  آرایی(  )واج  آوایی  توازن 

معنایی  توازن  نحوی،  توازن  )لغوی(،  واژگانی  توازن  به  مقوله،  این  تقسیمات  سایر  و 

منقسم می‌شود. در قرآن کریم، این معجزۀ جاودان، به زیبایی از این خصوصیات حروف 

در  نمونه،  برای  می‌نماید.  استفاده  متناسب  حرف  از  معنا،  تناسب  به  و  کرده  استفاده 



129

ـم
ـــــــ

ـــــــ
دهـ

ــــز
ــــی

ســ
م و 

ـــــــ
هــــ

زد
دوا

ره 
دو

و - 
و د

ک 
ح ی

سط
ره(

ی)
حــل

مه 
علا

ره 
ـوا

شنــ
 ج

ده
گزی

ت بر
الا

مق
عه‌

مو
مج

برای درک عمق  الهی به میان می‌آید،  از تسبیح  از این سوره، زمانی‌که سخن  آیه  اولین 

این تسبیح و تنزیه از جانب مخاطب، از حرف »س« استفاده می‌کند؛ زیرا از صفات 

این حرف، صامت و مهموس بودن و رخوت آن است که بر زمزمه و نجوای لطیف ذکر و 

تسبیح الهی دلالت می‌کند و آن‌را در دامنۀ هنجارگریزی آوایی قرار می‌دهد.

قَوْمِ 
ْ
ال مَثَلُ  بِئْسَ  سْفَارًا 

َ
أ یحْمِلُ  حِمَارِ 

ْ
ال کَمَثَلِ  وهَا 

ُ
یحْمِل مْ 

َ
ل ثُمَّ  وْرَاهَ  التَّ وا 

ُ
ل حُمِّ ذِینَ 

َّ
ال »مَثَلُ 

الِمِینَ >5< مثل کسانی‌که ]عمل به[ تورات 
َ

قَوْمَ الظّ
ْ
بُوا بِآیاتِ الِله وَ الُله لایهْدِی ال

َّ
ذِینَ کَذ

َّ
ال

گردیدند[ آن‌گاه آن‌را به‌کار نبستند، همچون مثل خری  بار شد ]و بدان مکلف  آنان  بر 

است که کتاب‌هایی را برپشت می‏‌کشد، چه زشت است وصف آن قومی که آیات خدا 

را به دروغ گرفتند و خدا مردم ستمگر را راه نمی‏‌نماید«.

روش،  این  با  که  چرا است؛  فنی  صور  از  نیکو  استفادۀ  قرآن،  شگفت‌آور  دلائل  از  یکی 

به  به مخاطب منتقل می‌شوند،  نوشته،  قالب  در  و  که صرفا مدرکاتی عقلی‌اند  معانی 

از  یکی  نیز  تشبیه  دارد.  به‌سزا  تأثیری  شک،  بدون  که  می‌شوند  تبدیل  عینی  مدرکات 

صور بلاغی دل‌انگیزی است که راهی مشخص و هموار به‌سوی درک و شناخت بیشتر 

که در  که با حواس قابل فهم ات، را می‌گشاید. با تشبیه مشهودی  وجدانیات و هر چه 

ی  بار این‌که  از  کنایه  کرده است،  به خرانی تشبیه  را  رفته است، یهودیان  به‌کار  آیه  این 

فهم  آن‌ها،  غرض  گر  ا صورتی‌که  در  چیست،  آن  درون  نمی‌دانند  که  می‌کنند  حمل  را 

کتاب‌هایشان بود، وعده بعثت پیامبر در کتاب تورات آمده بوده و می‌توانستند حقیقت 

را  کتاب  نرسیده‌اند، پس فقط  این حقیقت  به  کنند، در حالی‌که  را درک  پیامبر  وجود 

بار خستگی آن‌را به دوش  از آن و فقط  کرده‌اند، بدون دانستن هیچ محتوایی  حمالی 

یش،  کشیده‌اند. پس به مدد تشبیه و تمثیل، زیباترین تصویر را به‌وجود آورده است)الدرو

بودن مشبه  که معقول  به محسوس است  نوع تشبیه، تشبیه معقول  این  بی‌تا، ص۹۱(. 

به  کتب  تمام  کشیدن  به دوش  و  آن  که منظور حمل  به است  بودن مشبه  و محسوس 



130

ره(
ی)

حــل
مه 

علا
ره 

ـوا
شنــ

 ج
ده

گزی
ت بر

الا
مق

عه‌
مو

مج
ـم

ـــــــ
ـــــــ

دهـ
ــــز

ــــی
ســ

م و 
ـــــــ

هــــ
زد

دوا
ره 

دو
و - 

و د
ک 

ح ی
سط

که امری معقول است و بار بردن  شانه نیست؛ بلکه عدم عمل به مندرجات آن است 

کتاب است. استفاده  حمار محسوس است. وجه شبه آن، عدم استفاده از محتویات 

»میم«  و  »حاء«  آرایی  واج  دارای  »یحمل«،  و   » »حمار »یحملوها«،  »حملوا«،  کلمات  از 

و صفت بحه دارد. بحه در لغت، یعنی خشونت و غلظت و مخصوص حرف »حاء« 

است. استفاده از این واج آرایی، توبیخ برای یهودیان است و از نشانه‌های اعجاز لفظی 

کریم و هنجارگریزی آوایی است. در انتهای آیه، أسفارا دو معنا دارد: ۱.  و معنایی قرآن 

ی در خصوص اعیان به‌کار می‌رود،  ، به فتح سین و سکون فاء و به‌معنای پرده‌بردار سَفر

، برداشتن نقاب از صورت و ۲.  مانند سَفر عَمامه، یعنی برداشتن عمامه یا سَفر خمار

که از حقایق  کتابی  که جمع آن، اسفار است به‌معنای  کسر سین و سکون فاء  سِفر به 

پرده برمی‌دارد.

گر  نوع دیگری از هنجارگریزی نحوی، می‌توانیم به رد الصدر على العجز اشاره کنیم که ا

که در پایان بیت یا فاصلۀ با عبارت آمده است، در ابتدای قسمت بعد تکرار  کلمه‌ای 

شود و یا کلمۀ هم‌جنس آن بیاید، آن‌را صنعت رد الصدر على العجز می‌نامیم)همایی، 

کتب بلاغت  به ندرت در  این فن،  از  البته برخلاف صنعت پیشین،   .) ۱۳۸۹، ص۵۷ 

عربی یاد کرده‌اند که در میان دو آیۀ متوالی یا دو قرینه متوالی در یک آیه می‌آید. 

قَوْمَ 
ْ
ال لایهْدِی  الُله  وَ  الِله  بِآیاتِ  بُوا 

َّ
کَذ ذِینَ 

َّ
ال قَوْمِ 

ْ
ال »مَثَلُ  عبارت:  شاهده  آیه،  ادامه  در 

الِمِینَ« هستیم. چه زشت است وصف آن قومی که آیات خدا را به دروغ گرفتند و خدا 
َ

الظّ

کلمه  مردم ستمگر را هدایت نمی‌نماید و مجددا فن مشهود دیگر می‌توان از تکرار دو 

»الله« در کنار هم دانست که صنعت جناس دارد و از نوع ناقص اختلافی حرکتی است 

که به زیبایی متن و سخن افزوده است. جناس، تجنیس، تجانس یا مجانسه نیز فنی 

از فنون محسنات لفظی علم بدیع است )الهاشمی، ۱۳۷۹، ص۳۴۳(. ارزش جناس به 

ارتباط آن  گرو  کلام خلق می‌کند و زیبایی جناس، در  که در  موسیقی و آهنگی است 



131

ـم
ـــــــ

ـــــــ
دهـ

ــــز
ــــی

ســ
م و 

ـــــــ
هــــ

زد
دوا

ره 
دو

و - 
و د

ک 
ح ی

سط
ره(

ی)
حــل

مه 
علا

ره 
ـوا

شنــ
 ج

ده
گزی

ت بر
الا

مق
عه‌

مو
مج

بر اساس نقاط  نیز  کلام است)طاهرخانی، ۱۳۸۳، ص۶۸(. این صنعت ادبی  با معنی 

که شامل جناس تام )مائل و مستوفی( و  کلمه، انواع مختلفی دارد  تشابه یا تفاوت دو 

غیرتام )ناقص، مضارع، لاحق، لفظی، مصحف، محرق و ...( می‌شود)الهاشمی، ۱۳۷۹، 

صص۳۴۹-۳۴۴(.

در آخرین کلمۀ آیه، می‌توانست لفظ »کفروا« بیاید؛ اما »الظالمین« جایگزین شده است، 

که کسی‌که کفران بورزد، در مرتبۀ اول، به خودش  می‌توانیم هنجارگریزی لحاظ کنیم؛ چرا

ظلم کرده است. 

، سپس  که در آغاز با امی بودن پیامبر وجه اتصال این آیه به ماقبل خود، در این است 

کتاب و حکمت به آن‌ها، با عتاب  ، تزکیه و تعلیم آن‌ها و آموزش  مبعوث شدن پیامبر

به‌سوی  و  گذاشته‌اند  تنها  خطبه،  وسط  در  را  پیامبر  چرا  که  می‌گوید  آن‌ها  به  خطاب 

تجارت لهوی رفته‌اند. ایجاد اطناب و مطول ساختن سخن یا آن‌ها، از این جهت است 

که توجه مخاطب را جلب نماید.

کُنْتُمْ  مَوْتَ إِنْ 
ْ
وُا ال اسِ فَتَمَنَّ ِ مِنْ دُونِ النَّ

وْلِیاءُ لَِّ
َ
کُمْ أ

َ
نّ
َ
ذِینَ هَادُوا إِنْ زَعَمْتُمْ أ

َّ
یهَا ال

َ
»قُلْ یا أ

ید که شما دوستان خدایید،  گر پندار صَادِقِینَ >6< بگو ای کسانی‌که یهودی شده‌‏اید ا

گر راست می‌‏گویید درخواست مرگ کنید«. ، پس ا نه مردم دیگر

در این سوره، تکرار فعل امر )قُل(، کلمۀ امری بوده است که در غالب تقسیم‌بندی جمله 

تی هستند  به: ۱. جمله خبری و ۲. جمله انشایی تقسیم می‌شود. جمله خبریه، جملا

تی هستند  انشائی، جملا اما جملات  دارد؛  آن‌ها وجود  در  کذب  و  که احتمال صدق 

، نهی، استفهام و ... که نوع  که احتمال صدق و کذب در آن وجود ندارد، من جمله امر

هنجارگریزی معنایی را می‌توان این‌جا مشاهده نمود. در اضافه نمودن، کلمۀ »أولیاء« به 

»ألله« اضافه نشده است، یعنی گفته نشده است »أولیاء ألله«؛ بلکه گفته شده »أولیاء لله« 

و این کلمه، اشاره به این دارد که ادعای یهودیان، پوچ و خالی از حقیقت است.



132

ره(
ی)

حــل
مه 

علا
ره 

ـوا
شنــ

 ج
ده

گزی
ت بر

الا
مق

عه‌
مو

مج
ـم

ـــــــ
ـــــــ

دهـ
ــــز

ــــی
ســ

م و 
ـــــــ

هــــ
زد

دوا
ره 

دو
و - 

و د
ک 

ح ی
سط

الِمِینَ >7< ولی هرگز آن‌را به‌سبب 
َ

بِالظّ وَ الُله عَلِیمٌ  یدِیهِمْ 
َ
أ مَتْ 

َ
قَدّ بِمَا  بَدًا 

َ
أ وْنَهُ  »وَ لایتَمَنَّ

به ]حال[ ستمگران  و خدا  کرد  آرزو نخواهند  کرده‌اند،  به‌دست ‏خویش  از پیش  آن‌چه 

داناست«.

در این آیه، هنجارگریزی نحوی دیده می‌شود، از آن جهت که یهودیان به‌خاطر آن‌چه از 

که در  از این‌که آن‌ها ظلم و فسوقی  کنایه  ی مرگ می‌کنند؛ لذا با  پیش فرستاده‌اند آرزو

دنیا مرتکب شده‌اند و دشمن خدایند، طالب لقاء الله نیستند. جدای از تکرار واژه‌ها 

یم.  که به بیان آن‌ها می‌پرداز در این سوره، برخی مشتقات نیز به دفعات بیان شده‌اند 

جمله  از  می‌باشند،  پروردگار  علم  پیرامون  معانی  با  که  »علم«  از  شده  مشتق  کلمات 

گون آمده است. در این آیه  گونا که با بیان‌های  مشتقات پر تکرار سور مسبحات است 

نیز علم خداوند را بیان می‌کند که همان صفت مشبه »علیم« است.

هَادَهِ 
َ

الشّ وَ  غَیبِ 
ْ
ال عَالِمِ  ی 

َ
إِل ونَ  تُرَدُّ ثُمَّ  مُلاقِیکُمْ  هُ 

َ
فَإِنّ مِنْهُ  ونَ  تَفِرُّ ذِی 

َّ
ال مَوْتَ 

ْ
ال  

َ
إِنّ »قُلْ 

که از آن می‌‏گریزید، قطعا شما را ملاقات  ونَ >8< بگو آن مرگی 
ُ
کُنْتُمْ تَعْمَل ئُکُمْ بِمَا  فَینَبِّ

ی  می‌کند، آن‌گاه به‌سوی دانای نهان و آشکار بازگردانیده خواهید شد و به آن‌چه ]در رو

گاهتان خواهد کرد«. زمین[ می‌کردید، آ

، در نگاه اجمالی، آن‌ها لیاقت این را هم  در این آیه، به پیامبر امر می‌شود که به آن‌ها بگو

ندارند که خداوند بخواهد راجع به مرگشان با آن‌ها سخن بگوید. این لفافه‌گی در سخن، 

هُم مُلاقیکُم«، 
َ
»إنّ و  گرفته است  که هنجارگریزی نحوی صورت  نوعی فن بلاغت است 

استعاره از مرگ است که به ملاقاتشان می‌آید و به‌صورت کنایه چنین می‌آید که از اعمال 

ی خواهد کرد. زشتتان، پرده‌بردار

هَادَهِ«، از حروف عطف است که دلالت 
َ

غَیبِ وَ الشّ
ْ
ی عَالِمِ ال

َ
ونَ إِل « در »ثُمَّ تُرَدُّ حرف »ثُمَّ

یعنی یک چیز در حکمش شریک می‌گرداند.  اول، تشریک در حکم،  دارد:  امر  بر سه 

 ،» . بنابراین، به‌کار بردن حرف »ثُمَّ دوم، ترتیب و سوم، مهلت و فاصله دادن میان دو چیز



133

ـم
ـــــــ

ـــــــ
دهـ

ــــز
ــــی

ســ
م و 

ـــــــ
هــــ

زد
دوا

ره 
دو

و - 
و د

ک 
ح ی

سط
ره(

ی)
حــل

مه 
علا

ره 
ـوا

شنــ
 ج

ده
گزی

ت بر
الا

مق
عه‌

مو
مج

هنجارگریزی صرفی است و به مراحل مرگ و حضور در بارگاه اقدس الهی و عالم برزخ 

میان دنیا و آخرت، پی می‌بریم.

بَیعَ ذَلِکُمْ 
ْ
ی ذِکْرِ الِله وَذَرُوا ال

َ
جُمُعَهِ فَاسْعَوْا إِل

ْ
لاهِ مِنْ یوْمِ ال ذِینَ آمَنُوا إِذَا نُودِی لِلصَّ

َّ
یهَا ال

َ
»یا أ

مُونَ >9<  ای کسانی‌که ایمان آورده‌‏اید، چون برای نماز جمعه ندا 
َ
کُنْتُمْ تَعْل کُمْ إِنْ 

َ
خَیرٌ ل

گر بانید این برای شما  ید، ا گذار در داده شد، به‌سوی ذکر خدا بشتابید و داد و ستد را وا

بهتر است«.

جُمُعَهِ «، 
ْ
لاهِ مِنْ یوْمِ ال  در این آیه، معنای »فی« در قول سبحان و تعالی در » نُودِی لِلصَّ

أی: »فی یومِها«، در معنای ظرفیه دارد، به‌معنای نماز در روز جمعه می‌باشد که یک نوع 

که به‌صورت  خروج از نُرم زبان است. مراد از »ذکر الله«، نماز و خطبۀ نماز جمعه است 

مجاز بعض از کل، به‌کار رفته است که اطلاق هنجارگریزی واژگانی دارد و به‌جای »صلاة 

کلمۀ »ذکرالله« را به‌کار برده است. پس نشان دهندۀ وحدت معنایی در این  الجمعه«، 

ج  ()طباطبایی، ۱۳۷۱،  کبر کما قوله: و لذکر الله ا کلمه است. )مراد یذکر الله الصلاه  دو 

۱۹، ص ۲۷۳(.

در کلمه جُمعه نیز شامل هنجارگریزی واژگانی می‌شود که ابتدا این کلمه، با لفظ جُمعه 

فتح  که  جِلسه  مثل  است.  شده  ی  تکواژ یا  واجی  تغییر  دچار  که  است  بوده  جُمُعه  یا 

می‌دهیم و جَلسه می‌خوانیم.

ید  ِ ...«، »سعی« به‌معنای سرعت در راه رفتن و معنای امری دارد، برو
ی ذِکْرِ الّلَ

َ
»فَاسْعَوْا إِل

آماده  روز  آن  برای  را  یعنی خود  قیامت،  روز  در  کنید. سعی  برای فلان هدف عمل  که 

کنید.  

را می‌کند، در سورۀ جمعه خداوند، علت  امر  که بیان علت  به‌کار بردن جمله تعلیلیه 

كُم 
َ
کنار گذاشتن نماز و مشغول تجارت شدن آن‌ها و ترک فریضه می‌داند: »ذلِكُم خَیرٌل

که آن‌ها منفعت عظیم را ترک  گر بدانید این برای شما بهتر است«؛ چرا إن كنتم تعلمون؛ ا



134

ره(
ی)

حــل
مه 

علا
ره 

ـوا
شنــ

 ج
ده

گزی
ت بر

الا
مق

عه‌
مو

مج
ـم

ـــــــ
ـــــــ

دهـ
ــــز

ــــی
ســ

م و 
ـــــــ

هــــ
زد

دوا
ره 

دو
و - 

و د
ک 

ح ی
سط

کرده و به امور دنیایی مشغول شده است. این نوع تعلیل در جملات اسمیه، نسبت به 

کیدی همراه هستند؛ چون  که با ان تأ تی  کمتری دارند از جملا کید  جملات مؤکده، تأ

، أعم از ذکر  کراه و پذیرش موضوع از طرف مخاطب، ضعیف است و وجود ندارد. ذکر ا

زبانی و قلبی است که شامل توجه باطنی به خدا می‌شود. ذکر خدا رسوخ در نفس آدم، 

نقش در ذهن، زدودن غفلت از دل و تقوای دینی و علم می‌باشد.

کُمْ 
َّ
عَل

َ
ل کَثِیرًا  الَله  وَاذْکُرُوا  الِله  فَضْلِ  مِنْ  ابْتَغُوا  وَ  رْضِ 

َ
الأ فِی  فَانْتَشِرُوا  لاهُ  الصَّ قُضِیتِ  »فَإِذَا 

کنده گردید و فضل خدا را جویا  ی[ زمین پرا تُفْلِحُونَ >10< و چون نماز گزارده شد، در ]رو

شوید و خدا را بسیار یاد کنید، باشد که شما رستگار گردید«.

ایجاد  جمله  در  را  زمانی  اطلاق   ،11 و   10 آیات  در  شرطیه  جملۀ  و  شرطیه  إذای  وجود 

می‌کند و در ادامۀ آیه، »قضیت« یعنی إقامه نماز جمعه، فانتشروا یعنی انتشار در ارض، 

متفرق شدن مردم از مسجد و بیرون آمدن و مشغول کارهای روزانه برای به‌دست آوردن 

و  که جواز  گرفته است  قرار  از نهی  بعد  که  أمری است  ی،  روز کسب  فضل خدا، یعنی 

اباحه را افاده می‌کند، هر چند امر همیشه برای افادۀ وجوب است. همین صنعت، دو 

»انتشروا«، دارای صفت  کلمۀ  نیز رخ داده است. خود  و »أذکروا«  »إتبغوا«  و  مرتبه میان 

تفشی است که از انتشار و پخش شدن صدای حروف)ش( در فضای دهان، درمی‌بابیم 

کلمه »ابتغوا« در  ی است. همچنین  کلمه جار رابطۀ زیبایی میان معنا و خود لفظ این 

که دارای صفت قلقله است. قلقله در  لغت، به‌معنای طلب توأم با تجاوز از حد است 

لغت، یعنی اضطراب و جنبش و در اصطلاح، ایجاد حرکت خفیف و لطیف در مخرج 

پنج حروف )قطب جد( است که می‌بینیم هماهنگی لفظ در معنا به‌وجود آمده است، 

که بنا را بر هنجارگریزی آوایی قرار  یعنی انسان را به جنبش و فعالیت دعوت می‌نماید 

می‌دهیم. در آیات ۷ و ۱۰ این سوره، کلمۀ تفلحون تکرار شده است که در اولی، به‌معنای 

تزکیه و تعلیم است و در بعدی، به حسب ما بعد، به‌معنای توبیخ و عقاب شدید است.



135

ـم
ـــــــ

ـــــــ
دهـ

ــــز
ــــی

ســ
م و 

ـــــــ
هــــ

زد
دوا

ره 
دو

و - 
و د

ک 
ح ی

سط
ره(

ی)
حــل

مه 
علا

ره 
ـوا

شنــ
 ج

ده
گزی

ت بر
الا

مق
عه‌

مو
مج

ئکۀ مرگ، »نُودی« در آیه 9 که فاعلش،  سه کلمۀ مجهول »تُردّون« در آیه 8 که فاعلش ملا

که به‌صورت مجهول آمده‌اند  موذن و »قُضیت«، فاعلش در آیه دهم، امام جمعه است 

 به، جانشین آن شده است. دلیل حذف فاعلشان، 
ٌ

و فاعل آن‌ها، حذف شده و مفعول

ی است که بعد از این‌ها انجام می‌شود. تفاخم و بزرگی این امور و توجه فعل و کار

مِنَ  وَ  هو 
َّ
الل مِنَ  خَیرٌ  عِنْدَالِله  مَا  قُلْ  قَائِمًا  تَرَکُوکَ  وَ  یهَا 

َ
إِل وا 

ُ
انْفَضّ هْوًا 

َ
ل وْ 

َ
أ تِجَارَهً  وْا 

َ
رَأ إِذَا  »وَ 

ی‏آور  ازِقِینَ >11< و چون داد و ستد یا سرگرمی ببینند، به‌سوی آن رو جَارَهِ وَ الُله خَیرُ الرَّ التِّ

می‌شوند و تو را در حالی‌که ایستاده‏ای ترک می‌کنند. بگو آن‌چه نزد خداست، از سرگرمی 

ی دهندگان است«. و از داد و ستد بهتر است و خدا بهترین روز

که بر سر فعل ماضی می‌آید،  هنجارگریزی صرفی، در حرف »إذا« در این آیه و آیۀ قبل 

از  سیاق،  قرینۀ  به  توجه  با  دارد.  قطعیت  و  حتمیت  وقوع  بر  دلالت  و  است  مشهود 

رسول  منبر  پای  از  کاروانیان  ورود  با  نمازگزاران  لذا  می‌دهد؛  خبر  گذشته  در  حادثه‌ای 

خدا)صلی‌الله‌علیه‌وآله‌وسلم( برخاسته و به نزد لغو رفتند.

است  اجزاء  شدن  متلاشی  و  شدن  شکسته  به‌معنای  »إنفضوا«،  مصدر از  »إنفضاض« 

که به‌صورت استعاره، به‌کار رفته و هنجارگریزی دو معنایی دارد: یکی، به‌معنای جمع 

شدن برای نماز که نشانۀ وحدت مسلمین است و دومی، در معنای متفرق شدن بعد از 

نماز به‌منزلۀ شکسته شدن صفوف و متلاشی شدن اجزاء، یعنی نمازگزاران است. 

شدن  منصرف  »به‌معنای  می‌کند:  تعبیر  چنین  صادق)علیه‌السلام(،  امام  را  »إنفضوا« 

تنها  منبر  بالای  ایستاده،  را  تو  و  شدند  منصرف  تجارت  به‌سوی  مردم  یعنی  است، 

گذاشتند«. 

که در تقدیر آن، »قد« نهفته است و محلا منصوب  تَرَکُوکَ قَائِمًا«  در ادامه، عبارت: »وَ 

بنابر حالیت از فاعل »إنفضوا« به تقدیر قد است و هنجارگریزی نحوی است که معنای 

و  از قوام، به‌معنای جریان داشتن، ثبات  کلمۀ »قائماً«،  قطعیت و حتمیت دارد. خود 



136

ره(
ی)

حــل
مه 

علا
ره 

ـوا
شنــ

 ج
ده

گزی
ت بر

الا
مق

عه‌
مو

مج
ـم

ـــــــ
ـــــــ

دهـ
ــــز

ــــی
ســ

م و 
ـــــــ

هــــ
زد

دوا
ره 

دو
و - 

و د
ک 

ح ی
سط

دوام است)رک، قرشی، ۱۳۷۱، ج ۶ ، ص۴۶( و مد متصل )مد واجب( دارد و در به‌وجود 

ی باید ملزم به رعایت باشد که در حالت  آمدن هنجارگریزی آوایی نقش دارد، یعنی قار

که وجود این واژه، دال بر ایستاده  وصل، ۴ تا ۵ و در حالت وقف، ۴ تا ۶ حرکت بکشد 

خواندن نماز جمعه از سوی امام و رابطه مستقیم با آن دارد. 

می‌توان  را  می‌زدند  آمدن  اعلام  به‌منظور  کاروانیان  که  دایره  و  طبل  به‌معنای   » »لهو

که این عمل در میان آن‌ها، به‌صورت نوستالژیک  هنجارگریزی باستانی قلمداد کرد؛ چرا

آیه،  « در این  کلمۀ »لهو از طرفی، تکرار خود  کاروانیان انجام می‌شد.  و در هنگام ورود 

کید، هنجارگریزی نیز دارد. در مرجع »هاء« در »الیها«، دو نقل است: یکی، به  علاوه بر تأ

تجارت بازمی‌گردد؛ چون طبل وسیله‌ای برای تجارت بود، نه مقصود اصلی و دیگری به 

)با سر و صدای طبل( و  احدها بازمی‌گردد. پس به دو صورت می‌آید: ۱. إنفضوا إلی اللهو

۲. إنفضوا إلی التجارت )یا به طرف تجارت(؛ اما یک شکستن نُرم باز به چشم می‌خورد، 

که »الیها«  چرا لهو مذکر است؛ اما »الیها« به‌صورت تثنیه به‌کار رفته است؟ درمی‌یابیم 

مصدر است و جایز می‌باشد هم به‌صورت مونث و هم مذکر به‌کار برود. پس یک خروج 

از نرم زبانی، برای توجه مخاطب، رخ داده است. 

«، خیر معنای بهتر می‌دهد؛ اما در واقع، به‌معنای اصلی آن  هْوِ
َّ
الل »مَا عِنْدَالِله خَیرٌ مِنَ 

الله  أم  خیرٌ  متفرقون  »ءأرباب  آیه  مثل  است،  هنجارگریزی  یک  نیز  این  می‌باشد.  »به«  

أرباب  مانند  - شایع است،  - خیر بهتر کلمه  استعمال  که   ) «)یوسف۳۹  القهار الواحد 

متفرق اصلا خوب نیست تا خدای قهار از آن خوبتر باشد. این‌جا هم به همین جهت 

گفته است »ما عندالله« بهتر از لهو و تجارت است و فرمود: »خیرٌ مِن اللهو و التجاره« و 

 .» نفرمود: »خیرٌ مِن التجاره و اللهو

رعایت طریقۀ  جَارَهِ«،  التِّ مِنَ  وَ  هْوِ 
َّ
الل مِنَ  خَیرٌ  عِنْدَالِله  مَا  قُلْ   « آیۀ  در   » »لهو مقدم شدن 

ترقی است در مدح آن‌چه نزد خدای تعالی است، یعنی هر آن‌چه نزد خداست، بهتر از 



137

ـم
ـــــــ

ـــــــ
دهـ

ــــز
ــــی

ســ
م و 

ـــــــ
هــــ

زد
دوا

ره 
دو

و - 
و د

ک 
ح ی

سط
ره(

ی)
حــل

مه 
علا

ره 
ـوا

شنــ
 ج

ده
گزی

ت بر
الا

مق
عه‌

مو
مج

گر  لغو و لهو است؛ بلکه از تجارت هم بهتر است که مرتبه آن عزیزتر از لهو است و نیز ا

تجارت را تقدیم می‌کند، لهو لغو و عبث و بیهوده می‌شود؛ زیرا به طریق اولی، خیریت از 

لهو نیز لازم می‌آمد )رک: شریف لاهیجی، ۱۳۷۳، ج ۴، ص۴۷۵(.

در این‌جا می‌توان جمله را ایجاز به حذف هم گرفت؛ لذا با وجود قرینه، منادا محذوف 

که  است  بوده  مُحمّد«  »یا  یا  الرسول«  »یاأیها  در  »قُل«  گفت  می‌توان  که  است  شده 

محذوف هستند. 

را  رازقیت  در  مبالغه  زیرا  است؛  ایغال  باب  از  اطناب  ازِقِینَ«،  الرَّ خَیرُ  الُله  وَ   « انتها  در 

می‌رساند)رک؛ زارعی، ۱۳۸۳، ص۱۰۱(.

ی  ی نتیجه‌گیر نتیجه‌گیر

با مشاهدۀ اجمالی و بررسی آیات سورۀ مبارکۀ جمعه، از جنبۀ هنجارگریزی که بر طبق 

نُرم  یختگی  ر هم  به  و  عادت  از  خروج  به‌عنوان  آن‌چه  شد،  تبیین  لیچ  جفری  نظریات 

زبان لحاظ شد، در به‌دست آوردن معانی جدید، بسیار مثمر ثمر بوده است و در آن‌چه 

که  به‌گونه‌ای  یافتیم.  به معانی جدیدی دست  بوده،  آیات  پنهانی  لایه‌های  به‌عنوان  که 

را  او  و  کرده  انزیاح، ایجاد انگیزه در مخاطب  که  یافتیم  کریم در بر آیات قرآن  با تطبیق 

برای خواندن، تهییج و تشویق نموده است، پس با کسب معانی جدید، با انطباق بر این 

دیدگاه، به برخی از این معانی پنهانی راه یافتیم.



138

ره(
ی)

حــل
مه 

علا
ره 

ـوا
شنــ

 ج
ده

گزی
ت بر

الا
مق

عه‌
مو

مج
ـم

ـــــــ
ـــــــ

دهـ
ــــز

ــــی
ســ

م و 
ـــــــ

هــــ
زد

دوا
ره 

دو
و - 

و د
ک 

ح ی
سط

منابع و مآخذمنابع و مآخذ

* قرآن مجید 

انتشارات  تهران:  قرائت،  و  تجوید  اصطلاحات  و  فرهنگ   ،)۱۳۸۴( جهانگیر امیری،   .1

اسوه.

فایز  و  الدایه  رضوان  محمد  تحقیق   ، الاعجاز دلائل   ،)۱۴۲۸( عبدالقاهر جرجانی،   .2

. الدایه، دمشق: دارالفکر

بیروت:  القرآن،  غریب  فی  المفردات  محمد)۱۴۱۲(،  بن  حسین  اصفهانی،  راغب   .3

دارالعلم.

عیون  و  التنزیل  غوامض  حقائق  عن  الکشاف  )بی‌تا(،  عمر بن  محمود  زمخشری،   .4

الاقاویل فی وجوه التاویل، بیروت: دارالکتاب العربی.

5. السیوطی، جلال الدین)۱۴۲۹(، الاتقان فی علوم القران، بیروت: موسسه الرساله.

6. طباطبایی، محمد حسین)۱۳۷۱(، المیزان فی تفسیر القرآن، بیروت: داراحیاءالتراث 

العربی. 

)بی‌تا(، جامع البیان فی تفسیر القرآن)تفسیر طبری(، بیروت:  7. طبری، محمدابن جریر

دارالمعرفت.

8. طوسی، محمدبن حسن )بی‌تا(، التبیان فی تفسیر القرآن، بیروت: داراحیاء التراث 

العربی.

قرآن  درباره  تازه¬ای  بررسی  و  تفسیر  نمونه:  تفسیر   ،)۱۳۷۱( ناصر ی،  شیراز مکارم   .9

مجید، تهران: دارالکتب الاسلامی. 


